
A C C A D E M I A   E T R U S C A   D I   C O R T O N A
F O N D A T A  N E L  1 7 2 7

PAOLO GIULIERINI

IL LAMPADARIO DI CORTONA:
UNA COSMOGRAFIA CELESTE

DI MATRICE ETRUSCO-PITAGORICA?

Estratto dall’Annuario XXXV 2013-2015
dell’Accademia Etrusca di Cortona

CORTONA  2016





309

IL LAMPADARIO DI CORTONA:
UNA COSMOGRAFIA CELESTE

DI MATRICE ETRUSCO-PITAGORICA?

di Paolo Giulierini

Il fuso ruotava sulle ginocchia di Ananke.
Su ciascuno dei suoi cerchi, in alto, si muoveva una Sirena,
che emetteva una sola nota di un unico tono;
ma da tutte otto risuonava una sola armonia.

Platone, Repubblica, X, 617 b

La constatazione che il lampadario bronzeo di Cortona è stato ricavato da 
una fusione in un unico getto, secondo la tecnica della “cera persa”, porta ne-
cessariamente con sé la conseguenza che il suo apparato decorativo possa es-
sere considerato il frutto di un’unica progettazione da parte dell’atelier che lo 
realizzò o che, meglio, ne ricevette il modello di riferimento1. Allo stato attuale 
degli studi i soggetti rappresentati nel manufatto bronzeo, dei quali è già stata 
efficacemente affrontata l’analisi stilistica con relativi confronti, paiono appa-
rentemente privi di coerenza2. Il presente studio cercherà di approfondirne, in 
via preliminare, l’aspetto contenutistico, nell’intento di coglierne un eventuale, 
recondito significato e, perciò, all’inverso, una logica sottesa alle immagini.

I soggetti decorativi del lampadario

Acheloo

Come noto a partire dal bordo più esterno della vasca e procedendo verso 
l’interno si incontrano 16 protomi di Acheloo alternate a 16 beccucci decorati 

1 Desidero dedicare il lavoro al prof. Edoardo Mirri, che mi ha costantemente sostenuto ed inco-
raggiato nel difficile lavoro di valorizzazione e crescita del MAEC. Al Professore, da cui tanto ho 
imparato, vanno tutta la mia stima e il mio affetto.
Sull’assenza di qualsiasi traccia di saldature e l’immediata conseguenza che il lampadario di Cortona 
sia stato fuso in un sol getto cfr. da ultimo P. Bruschetti, Analisi tecnico-stilistiche, in Nuove letture del 
lampadario etrusco, a cura di P.R. Del Francia, P. Bruschetti, P. Zamarchi Grassi, Atti del Convegno, 
Cortona, Palazzo Casali, 15 maggio-31 luglio 1988, Cortona, 1988, p. 13.
2 P. Bruschetti, Il lampadario di Cortona, Cortona, 1979; più di recente una sintesi aggiornata in P. 
Bruschetti, Il lampadario in bronzo, in Museo dell’Accademia Etrusca e della Città di Cortona, a 
cura di P. Bruschetti e M.G. Vaccari, Città di Castello, 2007, pp. 43-49; all’amico Paolo Bruschetti 
vanno i miei ringraziamenti per i continui confronti sul tema specifico.



310

da palmizio. Acheloo, il primo dei tremila corsi d’acqua generato da Oceano 
e Tetide, è la divinità-personificazione tempestosa del fiume omonimo, oggi 
corrispondente all’Aspropotamos che si getta nel mar Ionio all’entrata del Golfo 
di Patrasso. Era capace, secondo il mito, di trasformarsi in toro, al quale Era-
cle staccò un corno trasformandolo in cornucopia. Secondo un’altra tradizione, 
Acheloo si unì a Sterope, una delle Pleiadi (stelle fisse) o ad una delle muse 
(Calliope, Melpomene, Terpsicore) originando le sirene, ma è anche ritenuto 
padre delle ninfe e di molte fonti. Poteva mutare aspetto tramite rotazione in 
toro, uomo con attributi taurini, ed infine serpente. Di Acheloo è altresì cono-
sciuta la funzione ctonia, collegata al tema dell’acqua generatrice, specialmente 
nei tanti aryballoi plastici rinvenuti nelle tombe etrusche o nei depositi votivi3. 
Di recente la figura di Acheloo, almeno in alcuni contesti, è stata ricollegata 
all’attuazione di opere di bonifica che comportano la deviazione, l’arginamento, 
l’unione delle acque locali da parte dell’uomo per il recupero della salubrità di 
luoghi malsani e la conquista di nuove terre da coltivare, come sembrerebbe es-
sere suggerito dalle fonti letterarie (basti per tutti pensare, nel celebre mito della 
lotta con Eracle, al corno strappato simbolo del tratto deviato e alla cornuco-
pia simbolo della fertilità acquisita a seguito della deviazione). Rappresentando 
l’acqua per antonomasia, Acheloo era la divinità violata per eccellenza dall’uo-
mo, e spesso il sovvertimento di un ordine idrografico richiedeva riti riparatori, 
come la costruzione di altari, sacelli o templi in cui la divinità era raffigurata. 
L’ipotesi naturalmente non riguarda solo il mondo greco o magno greco, come 
il caso di Metaponto o delle tante monete magnogreche coniate in occasione di 
importanti opere di bonifica, ma anche il mondo etrusco (molte attestazioni a 
Veio, area nota per le numerose opere idrauliche o il sacello β di Pyrgi, che ve-
dono riferimenti ad Acheloo a seguito della deviazione di corsi d’acqua)4.

Sirene

Sotto ciascuno dei sedici beccucci compaiono 8 sirene ad ali spiegate con le 
mani poggiate al petto, alternate ciascuna ad 8 satiri itifallici. Oltre che di Ache-
loo e Sterope o Acheloo e Melpomene, secondo una genealogia ricordata da So-
focle esse sono figlie di Chython e di Phorkys (fr. 861 Radt), a sua volta figlio di 

3 M.R. Ciuccarelli, Acheloo ctonio dalla Magna Grecia all’Etruria?, in «Mediterranea» 3, 2006, 
pp. 121-140.
4 H. Di Giuseppe, Acheloo e le acque deviate, in I riti del costruire nelle acque violate, Atti del 
convegno internazionale (Roma 12-14 giugno 2008), a cura di H. Di Giuseppe e M. Serlorenzi, 
Roma, pp. 69-90, con bibliografia.



311

Gaia, la Terra, e di Ponto, il Mare. Sono note in numero di due, tre o quattro, con 
vari nomi (Partenope, Leucosia, Ligea, Pisonoe, Aglaope, Telsepea, Aglaofone, 
Telsiope, Molpa); furono sconfitte nel canto dalle Muse e furono depennate. 
Come è stato ben rilevato la Sirena si connota per l’incantesimo della voce, la 
femminilità perturbante e la collocazione ai margini del mondo e dell’umano5.

Normalmente sono cariche di ambiguità per il loro canto che porta gioia, 
conoscenza (possono predire il futuro) e morte, duplici nel numero, nell’aspetto, 
nell’apparire una cosa ed esserne un’altra; nell’Odissea l’isola da loro frequenta-
ta appare come un prato ma è in realtà rocciosa e, intorno, è carica di ossa sbian-
cate dei marinai e di morte; vi spira un vento favorevole che improvvisamente 
si muta in bonaccia.

Già dal VI secolo a.C. in Asia minore e poi in Attica compaiono statue di 
sirene musicanti a segnacolo di sepolture, con allusione al canto funebre che ac-
compagnava il defunto durante le esequie. Il loro canto è appropriato a mettere 
in comunicazione vivi e morti, recando consolazione ai primi. Nelle ali va vista 
la possibilità di passaggio, la funzione psicagogica di tali creature che aiutano 
la trasmissione del defunto e il suo successivo culto. Al pari di grifi, sfingi, che 
spesso rappresentati nella pietra sono al di fuori delle tombe etrusche, anche le 
sirene presiedono al passaggio di stato e “cantano” una nenia funebre. Simil-
mente nel mondo etrusco sono correlate, come i monumenti greci di età arcaica, 
con l’Al di là: basti pensare alle raffigurazioni dipinte nei vasi funerari del pit-
tore di Micali, spesso anche insieme ai satiri6.

Ma da Pindaro apprendiamo un’altra valenza del canto delle sirene: si ricorda 
infatti di un coreuta che afferma di voler imitare con il suono dell’aulòs la voce 
della sirena capace di eccitare le tempeste e l’impeto del mare; sembra che il 
canto della Sirene, o alla maniera della sirena, possa controllare e scatenare 
gli elementi naturali, il vento in particolare; si tratta di un canto dunque di tipo 
rituale, a protezione dai fenomeni atmosferici e connesso con un culto agrario. 
Su molti vasi dipinti è presente la sirena in un contesto rituale spesso collegato 
al dionisismo e al mondo del vino, dove sono ritratte insieme a danzatori recanti 
coppe e tralci di vite. Tale canto – è stato notato – doveva ricordare il suono 
ripetitivo e modulato, tipico dei canti rituali di molti popoli mediterranei, con 
un effetto ipnotico simile al ronzio delle api o al frinire della cicala, o al chiac-
chiericcio delle donne.

5 L. Mancini, Il rovinoso incanto. Storia di Sirene antiche, il Mulino, 2005, con bibliografia; su 
alcuni aspetti dell’iconografia della sirena in età arcaica B. D’Agostino L. Cerchiai, Il mare, la 
morte, l’amore. Gli Etruschi, i Greci e l’immagine, Roma, 1999, pp. 53-60 e 73-80. In generale 
Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, s.v.
6 Sull’argomento N J. Spivey, Il pittore di Micali, in Un artista etrusco e il suo mondo. Il pittore di 
Micali, a cura d M.A. Rizzo, Roma, 1988, pp. 11-21.



312

Nell’arte greca d’Occidente l’atteggiamento della sirena non è triste come in 
Attica ma spesso è lieto, e compare come musicante che suona l’aulòs in mezzo a 
tralci di vite e vegetazione lussureggiante, risentendo di un tipo di spiritualità che 
si diffonde tra IV e III secolo a.C. permeata di dottrine religiose pitagoriche ed 
orfiche, che hanno come cardine centrale la fede nell’immortalità dell’anima ed il 
suo ricongiungimento con il divino dopo la morte e la liberazione dal corpo. Nella 
pittura che decora vasi destinati al corredo funebre la sirena occupa la parte alta 
del vaso, a coronare scene mitologiche raffigurate nella parte centrale dello stesso 
sempre collegate, pur nella varietà, alla conquista dell’immortalità dell’anima e al 
futuro soggiorno dell’anima nel regno dei beati. Sirene compaiono anche in vasi 
di destinazione nuziale a significanza di come nel matrimonio si perpetui un’idea 
di rigenerazione della vita. In occidente è connotata da un’aura erotica e oscilla tra 
l’avvicinarsi all’etera quanto ad iconografia e alla vergine (Sofocle ed Euripide le 
legano alle fanciulle adolescenti ancora non formate e pronte per l’uomo), incar-
nando le due facce di una femminilità non incanalata nei canoni della procreazio-
ne a tutela del valore della famiglia patriarcale, dell’oikos del marito, legata come 
a Locri sia al culto di Afrodite (dea dell’amore) che di Persefone (dea degli Inferi). 
Ma l’aspetto più particolare è che nel X libro della Repubblica di Platone, quando 
si giunge al noto passo relativo al Mito di Er, il soldato che sarebbe tornato dall’Al 
di là dopo aver visto la struttura del cosmo, alla fine di un percorso scandito da un 
numero determinato di giorni che sono sottoinsiemi del numero sedici, si narra 
che 8 sirene sovrintendono agli 8 cieli pitagorici ed emettono ciascuna una nota, 
che è l’armonia delle sfere celesti. Le sirene in questo caso sono 8 divinità benefi-
che collocate nelle sfere planetarie celesti, simbolo neoplatonico di cui parla Pla-
tone nella Repubblica e Plutarco nelle Questioni Conviviali7. Il passo di Platone, 
di cui riprenderemo l’analisi più avanti, è di chiara ispirazione pitagorica giacché 
i pitagorici chiamavano “sirene” l’armonia delle sfere celesti.

Satiri

Otto satiri itifallici, che suonano alternativamente il doppio aulòs e la 
syrinx a gambe ripiegate (che, in ultima analisi, paiono partecipare ad un 
komos) sono alternati ad 8 sirene ad ali spiegate con le mani poggiate al 
petto8. Nel mondo etrusco, come già accennato, sono noti satiri in conte-

7 Plat., Rep., X, 617, b; Plut., Quaest. Conv., IX, 14, 6, 745D-F.
8 Come già notato da Bruschetti (Il lampadario di Cortona, cit., p. 18), la syrinx che quattro degli 
otto satiri sono in atto di suonare è formata in un caso di otto canne di uguale lunghezza e negli 
altri tre da sette canne; i doppi aulòi sono dello stesso tipo ma uno di essi ha la canna sinistra pie-



313

sti funebri, per esempio nelle raffigurazioni dei vasi del Pittore di Micali, 
prodotti espressamente per la tomba; in tale ambito si spiegano usualmente 
poiché il passaggio all’Al di là della comunità dei vivi comporta uno stato 
marginale, di sospensione tra l’una e l’altra sfera che può essere caratteriz-
zato solo da creature “bifronti”, ambigue, con un piede nel mondo terreno e 
uno nell’oltretomba, talora ricorrendo a travestimenti totali e parziali. In tal 
senso sono da considerare come sfingi e sirene in quanto conta essenzial-
mente il carattere ibrido. La loro presenza è ben spiegabile come un ausilio 
alla metamorfosi e la loro natura itifallica diventa comprensibile qualora 
essi vengano inseriti in un processo di rinascita, di raggiungimento di un 
nuovo stato cui il fallo evidentemente si rifà9. La stessa loro musica può es-
sere funebre, giacché è anche nota la presenza dell’aulòs nelle scene funebri 
tarquiniesi, che simula la voce delle Gorgoni e musica “il baccanale di Ade”. 
Il satiro può essere anche legato alla musica dell’aulòs e del disordine che 
si contrappone per antonomasia, come nel mito di Apollo e Marsia, a quella 
musica delle cetra ad otto corde di Apollo, garante dell’armonia delle sfere 
celesti, di tradizione pitagorica. D’altra parte, la danza ruotante del satiro di 
Mazara del Vallo, ipnotizzato dalla pigna in cima al tirso, come si conserva 
ancora oggi nella danza ipnotica dei verdisci, allude al moto delle sfere cele-
sti, come ricorda Nonno di Panopoli10. Il satiro è altresì, in Arato, il simbolo 
di una costellazione, sostituendo il sagittario. Esiste anche un Pan tibicine 
che regola i movimenti delle sfere celesti11. I satiri, come le stagioni, i mesi, 
le costellazioni connesse alle stagioni, sono in rapporto con temi dionisiaci; 
Dioniso infatti viene considerato kosmokrator (onnipotente), il dio che rego-
la il corso delle stagioni e governa il ciclo dell’acqua, garante della floridità 
della terra e della rigenerazione della vita. Ciascun satiro, si è detto, è in 
corrispondenza di un delfino. Tale abbinamento porterebbe ad avvicinarsi 
di primo acchito alla vicenda di quel Dioniso, la divinità del cui corteo essi 
fanno parte, che trasforma i pirati tirreni in delfini; tra l’altro ben chiaro è 
il legame tra il mare, infido e porta per il passaggio ad altri stati, e il vino e 
Dioniso, anch’egli mutevole, tanto che il mare è spesso definito oinopontos. 
Il legame profondo tra Dioniso, e il mare è ancora più chiaro se si riflette 

gata nella mano del satiro. Si utilizza in questo saggio l’accezione di satiro al posto di sileno. Per 
l’iconografia generale cfr. Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae s.v.
9 Nello stesso ambito vanno collocati anche i falli alati delle tombe, il tema dell’accoppiamento che 
sottende il concepimento e il concetto di rinascita. Sull’argomento N.J. Spivey, Il pittore di Micali, 
cit., particolarmente pp. 16-20.
10 Nonno di Panopoli, Dion., 19, 265, 310.
11 E, a ben pensare, la syrinx è più propria di Pan mentre l’aulòs è dei satiri, quasi a distinguerne 
quattro e quattro.



314

sul fatto che l’uno e l’altro rappresentano una radicale alterità alla normale 
esperienza sensibile, e proprio per questo il passaggio attraverso l’una o 
l’altra esperienza sancisce la separazione dalla condizione precedente e l’ag-
gregazione a un nuovo status. 

Delfini e Oceano

Sul lampadario compaiono 8 delfini guizzanti posti immediatamente ciascu-
no sotto gli 8 satiri itifallici e sopra un’onda marina (in totale un cerchio di 27 
onde marine). Il singolare mammifero aveva già incontrato l’interesse dei natu-
ralisti o letterati greci come Eliano o Plutarco, per la straordinaria intelligenza e 
il legame con l’uomo, specialmente i giovinetti (basti pensare al mito di Taras), 
e la sua riconoscenza o amicizia verso gli uomini che lo aiutano. È paragonato 
spesso al cane, di cui costituisce un corrispondente in ambito marino per l’in-
telligenza e la capacità di seguire i branchi di pesci, come il cane insegue le 
prede. Lo stesso scudo di Odisseo aveva come emblema un delfino, in quanto 
Telemaco, scivolato in mare da piccolo dove l’acqua era alta, fu tratto in salvo da 
un gruppo di delfini. Plutarco ne ricorda anche l’amore per la musica, in quanto 
seguono a nuoto i marinai che remano al suono di un canto o di un flauto, talora 
con evoluzioni. Emblematica è la stessa storia di Arione, un musico del VII se-
colo a.C., nato nell’isola di Lesbo e autore di celebri ditirambi, che aveva ottenu-
to da Periandro, tiranno di Cortinto, il permesso di percorrere la Magna Grecia 
e la Sicilia guadagnando il denaro col canto. Imbarcatosi da Taranto su una nave 
di Corinzi, fu gettato dai marinai in acqua perché volevano impossessarsi delle 
sue ricchezze. Ottenuto di poter cantare con la cetra in onore di Apollo prima di 
essere gettato in mare, fu salvato da un delfino che lo prese sul dorso attirato dal 
suo canto. I Cretesi ritenevano i delfini psicopompi, supponendo che i morti si 
ritirassero nelle Isole dei Beati trasportati sul loro dorso. Attributo di Poseidone 
quale dio che regnava sul mare, riuscirono, in gruppo, a scoprire il nascondiglio 
di Anfitrite e fu uno di loro a convincerla a sposare Poseidone, innamoratosi di 
lei: come premio il dio volle immortalare il delfino nell’omonima costellazio-
ne situata nella regione stellare del Mare, poco sopra l’equatore, fra Aquila e 
Pegaso (quattro stelle poco luminose ne disegnano il muso a forma di rombo). 
Accompagnatore di Afrodite appena sorta dalla schiuma del mare nel viaggio 
verso l’isola di Cipro, era latore di un presagio favorevole (vento propizio) per 
chi lo sognava in mare, di un lutto parentale se lo si sognava sulla terra ferma. Si 
narrava che Icadio, figlio di Apollo e della ninfa Licia, in procinto di annegare, 
fu trasportato da un delfino fino ai piedi del Parnaso, dove fondò Delfi in ricordo 
del delfino suo salvatore. Apollo stesso quando volle scegliere i sacerdoti per il 



315

suo tempio balzò in sembianze di delfino nella nave di mercanti cretesi12. Se si 
considera che i delfini nel lampadario quasi “sorreggono” otto satiri itifallici di 
cui quattro suonano l’aulòs e quattro la syrinx, non sarà inopportuno focalizzare 
ancora di più il rapporto, a partire dall’immaginario greco, tra i delfini con il 
mondo di Dioniso. Ebbene tale legame inizia con il noto inno omerico in cui si 
narra del mito dei pirati tirreni che rapiscono il dio del vino e che, tuffandosi 
per lo spavento dopo che egli si trasforma in un leone, sono mutati in delfini13. 
Profonda è l’omologia tra i comasti e il delfino, connesso dalla tradizione anti-
ca, anche sul piano iconografico, alle danze dionisiache (il guizzo del delfino è 
spesso assimilato al ritmo della danza nel komos). Rispetto al fatto che i satiri 
suonatori, sotto ai quali guizzano i delfini, sono itifallici, ricorderemo che sul 
medaglione di una coppa di Siana da Vulci un delfino salta sulle onde tra un fal-
lo marino e un secondo delfino che, provvisto di braccia, suona un doppio flauto. 
Anche in questo caso è celebrata l’ispirazione marina del komos attraverso la 
connotazione anfibia dei suoi segni denotanti: il flauto, sotto il cui effetto dan-
zano i comasti e il fallo, simbolo esplicito dell’eccitazione erotica14. Un’anfora 
pontica del pittore di Paride raffigura tritoni all’inseguimento di un gruppo di 
donne, una ronda erotica in cui gli uomini delfino giocano lo stesso ruolo dei sa-
tiri in cerca di menadi o etere. Nel rapporto con il solo ambito marino nel mondo 
etrusco il delfino è sicuramente presente in scene di pesca (come nella Tomba 
della Caccia e della Pesca di Tarquinia), su monetazioni da Volterra a significare 
l’ambito della pesca e quello marino. Il delfino guizzante, insieme a molte altre 
creature marine fantastiche raffigurate su sculture, urnette e pitture funerarie, 
assume valore di animale psicopompo o, laddove compaia sopra le onde del 
mare ancora nelle molteplici tombe tarquiniesi, può probabilmente alludere al 
passaggio dimensionale verso l’Al di là, come lo stesso tuffo del giovanetto nel-
la celebre Tomba del Tuffatore di Paestum15. In ottica cosmogonica potrebbero 
rappresentare, insieme alle onde che sormontano, l’attraversamento del fiume 
Oceano, che separa Ade dai vivi.

12 Le fonti in A. Cattabiani, Acquario, Milano, 2002, pp, 127-139.
13 Tale tema trova in Etruria diversi riscontri iconografici sia attraverso vasi greci rinvenuti in 
tombe etrusche (come la nota kylix con Dioniso e delfini di Exechias) sia attraverso produzioni 
locali (cfr. P. Giulierini, La pesca in Etruria, «Florentia, Studi di Archeologia», 2, pp. 43-101, 
rispettivamente p. 49, nota 34 e p. 48 nota 28, con bibliografia).
14 B. D’Agostino L. Cerchiai, Il mare, la morte, l’amore. Gli Etruschi, cit., p. 69, nota 13.
15 Sull’iconografia del delfino nel mondo etrusco, P. Giulierini, La pesca in Etruria, cit., p. 47 n. 
27; sulla tomba del tuffatore B. D’Agostino L. Cerchiai, Il mare, la morte, l’amore. Gli Etruschi, 
cit., pp. 53-71.



316

Cacce

Sul lampadario compaiono 12 animali ripartiti in gruppi di 4 scene di caccia 
così composte: cinghiale assalito da pantera e leone; cavallo azzannato da un 
grifo e leone; toro attaccato da un grifo e da una pantera; cervo attaccato da una 
pantera e da un leone16.

Le cacce con erbivori che soccombono a carnivori sono concordemente rite-
nute allusioni alla ineluttabilità della morte, come è ripetuto in maniera ossessi-
va nelle tante tombe tarquiniesi. Il confronto più stringente delle serie di animali 
del lampadario è però con la serie di fregi con animali veri e fantastici duellanti 
della tomba François di Vulci, databile agli ultimi decenni del IV secolo a.C. 
(320 a.C.). Questa teoria di esseri non parla di animali allo stato libero, ma di 
una metafora o una serie di trasposizioni. Ciò è indice, come detto, di un’origine 
molto più antica di gruppi di animali in duello, la cui tradizione potrebbe essere 
precedente all’orientalizzante, visto che una prima testimonianza si ritrova nel-
l’VIII sec. a.C. nell’Iliade, dove l’immagine derivata dall’oriente diventa allego-
ria delle imprese umane17. Ormai tutti i maggiori studiosi sono del parere che, a 
partire dal fregio della Tomba François, tali gruppi di animali non abbiano una 
funzione esclusivamente decorativa. Come il leone e la pantera, i più feroci nel 
regno della natura, aggrediscono il capriolo, il cervo ed il cavallo, e li sbranano 
come prede indifese, così nei grifi, sia a protome d’uccello che leonina questa 
forza e ferocia si ampliano fino alla sfera dei demoni quando arrecano all’uomo 
la morte, senza che egli possa difendersi dalla sua repentinità. Alcuni autori e 
studiosi hanno proposto che queste immagini rievocassero l’origine della vita, le 
“grandi forze dell’Essere e del Divenire”, tramandate dall’Orfismo. Altri riten-
gono che la raffigurazione di gruppi di animali a duello possa aver avuto un si-
gnificato magico, per cui la forza dell’animale vincitore si trasferisce all’uomo18. 

16 Sono presenti dunque come specie animali diversificate il cinghiale, la pantera, il leone, il ca-
vallo, il grifo, il toro, il cervo; come specie ricorrenti più di una volta abbiamo la pantera 3 volte, il 
leone 3 volte, il grifo 2 volte; come specie erbivore il cinghiale, il cavallo, il toro e il cervo; come 
specie carnivore la pantera, il leone, il grifo. Sui motivi delle cacce cfr. ancora P. Bruschetti, Il 
lampadario di Cortona, cit., p. 58 ss.
17 Omero aveva paragonato Ettore vincitore ad un leone e Patroclo sconfitto ad un cinghiale (Il. 
XVI, 823-826). Pochi anni più tardi lo pseudo Esiodo descrive lo stesso confronto ferino nella de-
corazione dello scudo di Eracle all’interno dell’omonima operetta (v. 168 ss.): « ... cinghiale e leone, 
si studiavano minacciosi l’un l’altro bramando lo scontro, ... irto il pelo sulle groppe».
18 Sulla tomba François cfr. F. Messerschmidt A. von Gerkan, Nekropolen von Vulci, Berlino, 
1930; M. Cristofani, Ricerche sulle pitture della tomba François di Vulci. I fregi decorativi, «Dia-
lA», 1, 1967, pp. 189-219; S. Steingräber, Catalogo ragionato della pittura etrusca, Milano, 1984, 
pp. 380-387; P.J. Holliday, Narrative structures in the François tomb, in Narrative and event in 
ancient art, Cambridge, 1988, pp. 175-197; F. Coarelli, Revixit Ars. Arte e Ideologia a Roma. Dai 
modelli ellenistici alla tradizione repubblicana, Roma, 1996, pp. 138-178; S. Steingräber, Affre-



317

Il numero degli animali, 12, ci porta tuttavia in un ambito ancora più peculiare 
della simbologia, che affronteremo nella seconda parte del saggio.

Medusa

È una delle tre Gorgoni, l’unica mortale (Steno e Euriale erano immortali), 
figlie di Phorkys e Ketos. Gli antichi localizzano il soggiorno delle Gorgoni 
nell’estremo Occidente, vicino alle esperidi ed al regno dei morti e della Notte. 
Nelle rappresentazioni più antiche, Medusa e le sue sorelle erano raffigurate 
come orrende donne con ali d’oro e mani di bronzo, dall’ampio viso rotondo 
incorniciato da una massa di serpenti per capelli, bocca larga con zanne suine e 
a volte anche una corta barba ruvida. Più avanti, nell’arte presero le sembianze 
di fanciulle bellissime, sempre con serpi al posto dei capelli.. Secondo Esiodo 
(Teogonia), Eschilo (Prometeo incatenato), Pausania e Nonno (Dionysiaca), il 
padre delle Gorgoni era il dio marino Forco; Esiodo e Apollodoro danno loro 
per madre la sorella di quest’ultimo, Ceto. Secondo Esiodo, esse vivono nell’O-
ceano Occidentale, vicino a dove abitano anche le Esperidi e la Notte, o presso 
la città di Tartesso; tradizioni successive le collocano invece in Libia. Secondo 
altri autori (Ovidio, Apollodoro, Esiodo) Medusa era invece in origine una don-
na bellissima: a mutarla in mostro sarebbe stata la dea Atena, come punizione 
per aver giaciuto con (o per essere stata violentata da) Poseidone in uno dei 
suoi templi; secondo altre versioni ancora, Atena era avversa a Medusa perché 
quest’ultima aveva osato competere con lei in bellezza. Va notato che alcuni au-
tori riconoscono l’esistenza di una sola Gorgone, non meglio identificata; Ome-
ro ad esempio la cita tra le ombre dell’Ade nell’Odissea, e nell’Iliade afferma 
che la testa della Gorgone è fissata sull’egida di Atena. Dal sangue di Medusa 
decapitata da Perseo nascono Crisaore e Pegaso, mentre le gocce di sangue, 
pietrificandosi, creano il corallo19.

schi etruschi, dal periodo geometrico all’età ellenistica, San Giovanni Lupatoto, 2006, p. 68 ss.; 
Trionfi Romani: Catalogo della mostra (Roma, 5 marzo-14 settembre 2008), a cura di E. La Rocca 
S. Tortorella, 2008, Roma, p. 167.
19 Sulle fonti relative a Medusa, R. Graves, I miti greci. Dei ed eroi in Omero, s.v. Gorgoni e Me-
dusa. Sull’iconografia cfr. Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, s.v. e, da ultimo M. 
Giuman, C. Zaccagnino, «Ora gli eroi sono fossili arguti». Riflessioni iconografiche sui miti di 
Perseo e Bellerofonte, Perugia, 2015, pp. 7-148 con bibliografia.



318

La funzione

Il lampadario appartiene a quei liknoi cari al mercato greco di Atene, ricor-
dati da Ateneo20. La datazione più convincente è quella proposta da Paolo Bru-
schetti e Paola Zamarchi Grassi, che riferiscono il lampadario all’ultimo tren-
tennio del IV secolo a.C. (330 a.C.), mentre per la targhetta con dedica applicata 
al lampadario l’orientamento sulla cronologica è al II secolo a.C.21; sull’identifi-
cazione del centro di produzione con Orvieto, c’è unanimità tra gli studiosi22. La 
città fu celebre per una scuola coroplastica locale, aperta ad influssi provenienti 
dalla Grecia, e per essere sede del santuario pannazionale dedicato a Vertumnus, 
uno degli appellativi di Tinia, divinità celeste e collegata al cosmo, cui lo stesso 
lampadario è dedicato23.

20 Sul fatto che i candelabri etruschi per l’alto livello artistico raggiunto erano abbondantemente 
esportati e sulla loro fama nella Grecia del V secolo a.C. cfr. Athen., Deipn., I, 28; Ferecrate apud 
Athen., Deipn., XV, 24; a tale tradizione di manufatti in bronzo appartengono sia in un formato 
più piccolo una lampada con Gorgoneion attribuita genericamente a Cortona (cfr. S. Bruni, II.18, 
in Seduzione Etrusca, a cura di P. Bruschetti, B. Gialluca, P. Giulierini. S. Reynolds, J. Swaddling, 
Milano, 2014, pp. 337-338, con bibliografia), conservata presso il Museo Archeologico Nazionale 
di Firenze sia, in formato più grande, un frammento di lampadario da un tempio in località I Fucoli 
da Chianciano (cfr. A. Rastrelli, Scavi e scoperte nel territorio di Chianciano Terme: l’edificio 
sacro dei Fucoli, in Atti del XVII Convegno di Studi Etruschi ed Italici, Chianciano Terme 28 
maggio-1 giugno 1989, Firenze, 1993, pp. 463-476) conservato presso il Museo Civico delle Acque 
di Chianciano Terme. Per una disamina generale sull’evoluzione dei lampadari nel mondo antico 
cfr. P. Bruschetti, Il lampadario di Cortona, cit., p. 23 ss., con bibliografia.
21 In questo più che il fatto di essere composta in una lega con percentuali di rame, stagno e piom-
bo, diverse da quelle dal lampadario (cfr. P.R. Del Francia, P. Bruschetti, P. Zamarchi Grassi, 
Nuove letture del lampadario etrusco, cit., p. 9), orienta l’analisi epigrafica dell’iscrizione (cfr. 
A. Maggiani, Le iscrizioni di Asciano e il problema del c.d. “M” cortonese, «Studi Etruschi», L, 
1984, p. 147-175; A. Morandi, La lingua etrusca: da Cortona a Tarquinia, «Accademia Etrusca di 
Cortona. Annuario », XXVII, 1995-96, 1997, pp. 77-116, con bibliografia precedente), che porta 
al III-II secolo a.C. ; la targhetta riporta la seguente epigrafe : thapna : muśni/ [t]inścvil : athmic / 
śaltn.; il significato generale è “il candelabro dei Musni dono (o dono di Tinia)”, con le due parole 
finali genericamente riferite all’ambito della consacrazione. Propendiamo per l’interpretazione di 
Maggiani che ritiene il termine tinścvil, per quanto non del tutto ancora spiegato, quale formula 
che sembra sottendere una dedica a Tinia; tale significato è avvalorato, oltre che dal morfema 
linguistico, che comprende la parola Tinia anche da contesti archeologici (si pensi in primo luogo 
alla Chimera di Arezzo, che presenta tale iscrizione, e al complesso dei bronzetti trovato assieme, 
uno dei quali certamente riproducente Tinia: cfr. A. Maggiani, La chimera bronzea di Arezzo, in 
Arezzo nell’antichità, a cura di G. Camporeale G. Firpo, Roma, 2009, pp. 113-124, particolarmente 
pp. 117-118).
22 P. Zamarchi Grassi, Per un riesame del lampadario di Cortona: note preliminari, in Nuove 
letture del lampadario etrusco, cit., pp. 17-22; Dello stesso avviso P. Bruschetti, Il lampadario in 
bronzo, in Museo dell’Accademia Etrusca e della Città di Cortona, cit., p. 46.
23 Su Orvieto cfr. da ultimo P. Bruschetti, La necropoli di Crocifisso del Tufo a Orvieto. Contesti 
tombali, Roma, 2012; sugli aspetti di Tinia come divinità con primitiva origine ctonia, dio della 
vegetazione dall’aspetto di fanciullo imberbe e sul rapporto tra Tinia e la coltivazione della vite, 



319

Se dunque nella versione più imponente tali lucerne dovevano essere realizzate 
per santuari, sarebbe stato importante constatare se l’oggetto, per la presenza di 
eventuali residui, fosse stato usato24; in quel caso, oltre ad escludere del tutto l’even-
tuale deposizione in una tomba avremmo piuttosto conferma del suo utilizzo reale 
in un santuario. La targhetta, più tarda del lampadario stesso, ci parla comunque di 
una dedica per un santuario, anche se non è detto che in questa seconda fase fosse 
stato acceso realmente; probabilmente più che ricordare una nuova donazione, che 
sembra improbabile, potrebbe far riferimento alla prima donazione del lampadario 
al momento della sua dismissione, allorché il lampadario diventa un semplice ex 
voto dedicato alla divinità del tempio, ubicato ad una quota visibile (una scaffalatu-
ra, una base) rispetto a quando, per l’utilizzo, era posizionato in alto: una quota che, 
ora, garantisce la possibilità di leggere l’iscrizione della targhetta25. Dove fosse sta-
to realmente appeso nella prima fase della sua funzione non è al momento deduci-
bile: lo stesso tempio dove poi fu dedicato, un altro edificio sacro di natura pubblica 
o, forse, meno probabilmente per l’epoca, un edificio privato26. L’ultima fase della 
vita, che lo vede forse decontestualizzato e nascosto per essere tesaurizzato, ci ri-
manda irrimediabilmente alla probabile età Sillana, che vede molti di questi oggetti 
“nascosti” anche per il loro valore metallico intrinseco, anche alla luce dei recenti 
ritrovamenti di edifici rustici di età repubblicana presso l’area del Sodo, con molti 
bronzi di pregio rinvenuti fuori contesto27. Per le finalità del presente studio tutta-

coincidente con il cambiamento (ora giovinetto ora barbato), non lontano da alcuni aspetti di Dio-
niso, con cui ben si sposano i satiri del lampadario, cfr. anche M. Cristofani, Gli Etruschi una 
nuova immagine, Firenze, 1984, p. 166 ss.
24 Cfr. Nuove letture del lampadario etrusco, cit.; a riguardo la pubblicazione non fa chiaro cenno 
a tale aspetto.
25 Di fatto l’idea che la targhetta dovesse essere leggibile porta ad escludere che nel momento 
della sua applicazione al lampadario quest’ultimo fosse ancora in funzione appeso ad un trave del 
soffitto. Piuttosto si potrebbe pensare, come già accennato, ad una sorta di scaffale aperto o ad un 
piedistallo su cui era poggiato. Le rotture che presenta il lampadario non sono allo stato attuale 
immediatamente riconducibili ad eventi noti.
26 A questo farebbe pensare il lampadario etrusco rinvenuto nell’ipogeo dei Volumnii, spesso confron-
tato con il nostro, che imita una lampada accesa in un ambiente domestico (cfr. E. Zalapy, La tomba 
dei Velimni a Perugia, «Boll. Dep. Storia Patria per l’Umbria», XXIV, 1920, pp. 181-273 ss; P. Ducati, 
Storia dell’arte etrusca, Firenze, 1927, p. 556, fig. 674 e tav. 278; D. Viviani, I lampadari dell’ipo-
geo dei Volumnii presso Perugia, «Bollettino d’Arte», 1915, pp. 161-164; T. Dohrn, Zwei Etruskische 
Kandelaber, «RM», 66, 1959, p. 45 ss.; le lampade, fittili, databili alla seconda metà del II secolo a.C., 
hanno un sistema di sospensione formato da una figurina virile sormontata da un copricapo a forma 
di cigno; inoltre sulla parte inferiore della vasca vi è raffigurato un gorgoneion di tipo “patetico”).
27 Mario Torelli ha messo in evidenza un parallelismo tra i ripostigli dei depositi bronzei cortonesi 
e i ripostigli di monete occultate negli anni 81-79 a.C. in varie località etrusche, all’arrivo delle 
truppe sillane in Etruria (cfr. da ultimo L. Fiorini, I santuari del territorio, in il Museo della Città 
etrusca e romana di Cortona, a cura di S. Fortunelli, Cortona, 2005, p. 291, nota 70; sull’edificio 
rustico di età sillana e i reperti bronzei rinvenuti sporadicamente presso l’area del Sodo cfr. L. 
Fedeli, Gli scavi della Soprintendenza dal 1992 al 2012, pp. 45-64, in particolare p. 57 ss., in Cor-



320

via, ciò che importa è la possibilità di poter scartare il potenziale contesto funerario 
della lampada28, in maniera da affrancarsi dagli eventuali significati funerari che 
le iconografie, per loro natura abusatissime anche in questo ambito, presentano 
e orientarsi verso altre interpretazioni; ripartiamo quindi dal significato primario 
della divinità cui l’oggetto è stato dedicato, cioè Tinia, la divinità celeste per ec-
cellenza. Se dunque l’oggetto rimanda al cielo e al cosmo celeste e a chi, in quanto 
divinità suprema, lo presiede, essendo funzionale al rituale di quella divinità può 
essere anche uno strumento per l’analisi e la comprensione del cosmo celeste.

Il rituale del numero e della luce

È noto fin dalla Preistoria il valore magico della luce, del Sole e del fuo-
co, che spesso simboleggiano la presenza divina. Che nel lampadario la luce 
sia qualcosa di più oltre il semplice concetto di illuminazione siamo porta-
ti a ritenere anche riflettendo su analoghe “lampade” di luoghi sacri, che si 
sono perpetuate attraverso i millenni nel culto della divinità in altre religioni, 
e che mantengono al contempo la funzione base di illuminare oltre a recondite 
simbologie che si annidano nella forma o nella presenza di decorazioni: basti 
pensare in primis al candelabro a sette braccia ebraico29 o al cero pasquale 

tona. L’alba dei principi etruschi, Cortona, 2013, a cura di P. Bruschetti, F. Cecchi, P. Giulierini, 
P. Pallecchi, con bibliografia; P. Giulierini, Un tumulo etrusco e i miti di Cortona antica: una ri-
flessione fra fonti e archeologia, «Accademia Etrusca. Annuario », XXXIII, 2008-2010, Cortona, 
2012; P. Giulierini in Musica e archeologia, reperti, immagini e suoni dal mondo antico, a cura 
di G. Paolucci S. Sarti, Roma, 2012, p. 21, n. 7); anche recenti rianalisi alla località “Il Bisciaio” 
non consentono al momento di andare oltre generiche localizzazioni che non aiutano in ogni caso 
a dirimere il tema della giacitura primaria o secondaria del lampadario.
28 Cfr. ad esempio R. Bianchi Bandinelli M. Torelli, Etruria-Roma, Torino, 1986, scheda 113.
29 Probabile stilizzazione di un albero della vita, la Menorah occupava una posizione precisa nel tem-
pio, presso l’Arca, dunque presso la Torah, la legge che Dio ha dato al suo popolo e che la Menorah 
aveva la funzione di illuminare: essa è l’espressione dell’esistenza della Torah e attraverso la luce, che 
mai doveva spegnersi, un simbolo della presenza di Dio sulla terra. Nelle sette lampade della Menorah 
c’è il simbolo della creazione dell’Universo in 7 giorni e in generale il numero 7 ricorre nelle Sacre 
Scritture come simbolo di perfezione (per altri vi è un legame con le sette tribù di Israele). La Menorah 
è anche simbolo astrale e rappresenta anche il sistema planetario: il cielo con il sole al centro e i pianeti 
da ambo le parti (Saturno, Giove, Marte, Mercurio, Venere, Luna). I pianeti, come le lampade del can-
delabro, ricevono la luce dal sole, che è eterno: così la legge del tempio è eterna quanto il sole, i pianeti 
e l’universo. La Menorah è anche simbolo del candelabro della Salvezza. Fu fatta per ordine di Dio 
secondo il modello che Mosè aveva visto sul Monte Sinai (Es 25, 31-39). Così similmente il taberna-
colo, nella religione cristiana, deve essere illuminato perché ospita Dio legge che si è fatto carne. Ana-
logamente il lampadario, oltre a rappresentare la presenza della divinità, avrebbe potuto illuminare 
un’area di osservazione dei visceri o di lettura di testi sacri etruschi. Lo stesso nome di Tinia è, d’altro 
canto, legato alla luce del giorno (cfr. M. Cristofani, Gli Etruschi una nuova immagine, cit., p. 167). 



321

crisitiano30. Occorre inoltre pensare, per il lampadario etrusco, all’esistenza di 
procedure analoghe non solo di accensione (come per il cero si usano gli stop-
pini inseriti su una canna o le candele, che lo accendono, così il lampadario va 
riempito costantemente di olio31 e devono essere accesi gli stoppini imbevuti di 
olio, o pece con strumenti di accensione simili) ma anche di spegnimento (ab-
biamo in mente la canna con il cappuccio metallico per raggiungere le candele 
più alte ubicate sopra gli altari delle chiese e qualcosa di analogo per il nostro 
oggetto); un’altra funzione, ipotizzabile tramite l’eventuale inserimento nell’o-
lio di sostanze profumate, potrebbe essere stata quella di fumigazione odoro-
sa dell’ambiente tramite combustione, così come ancora previsto, ad esempio 
per i riti attuali cristiani (si pensi all’utilizzo dell’incenso). Non è da escludere 
nemmeno che rientrasse nel rituale del “mantenimento” di una luce perenne, 
noto nel mondo classico e in particolare in quello latino (la fiamma di Vesta 
ad esempio), pratica che trapassa nella sfera funeraria tramite l’uso simbolico 
della lucerna, spesso deposta nelle tombe insieme all’obolo per Caronte per il 
viaggio nell’Al di là. Anche i beccucci potrebbero essere collegati al tempo ri-
tuale, immaginando che ad ogni stagione o lasso di tempo, o parte del rituale, 
si accendono solo alcune luci, fino a completarle alla fine dell’anno “liturgico” o 
della cerimonia32. Si tratta quindi di riflettere sul fatto che, in analogia con tali 
oggetti, anche l’eventuale apparato decorativo del lampadario non sia presente 
per meri motivi estetici (come nella maggior parte dei casi non lo è) ma abbia 
una coerenza connessa con il rituale, tanto più se la decorazione è così com-
plessa come quella del nostro; e che eventuali ricorrenze numeriche su base 16 
o suoi divisori, numero noto nel rituale etrusco, od altre basi numeriche relative 
a soggetti ricorrenti, non siano casuali.

A causa del peso il lampadario (oltre 53 kg di peso), doveva essere probabil-
mente collegato ad una catena fissata al fusto e a sua volta appesa ad un trave33: 

30 Simbolo della luce di Cristo che vince le tenebre della morte, il cero presenta anche le lettere Alfa 
e Omega (l’inizio e la fine) e vede su di esso “configgere” le 5 pigne simbolo delle 5 piaghe patite da 
Cristo sulla croce; è oggetto sacro che immerso nell’acqua rinnova ogni anno il fonte battesimale; 
acceso a Pasqua ritualmente da un fuoco che arde fuori della chiesa, dona a sua volta la propria 
luce ad altri corpi illuminanti (le candele dell’altare e dei fedeli).
31 Si rifletta solo sul concetto di sacralità dell’olio, così presente nella mitologia greca, dal mito di 
Athena e Poseidon in poi.
32 Se questo ha un senso dobbiamo immaginare la possibilità di un utilizzo rituale dell’illuminazio-
ne non necessariamente con tutti i 16 beccucci accesi ma in quantità corrispondenti a precisi pe-
riodi dell’anno, con un rituale non dissimile a quello del cero pasquale prima spento e poi riacceso, 
in un’idea di luce cosmica e di rinascita. Il periodo è forse adombrato dagli animali che simboleg-
giano i 12 mesi dell’anno, ma i sedici settori potrebbero fare accendere particolari beccucci della 
lampada solo per certe divinità, corrispondendo ogni beccuccio ad un settore celeste. 
33 La presenza della catena sembrerebbe confermata, nel caso del lampadario del santuario di Fu-
coli, dal rinvenimento contiguo di una catena in ferro a maglie doppie munita ad una estremità di 



322

evidentemente ad una distanza tale da terra che al contempo potesse essere ben 
visto dal basso per le sue decorazioni (non scordiamoci che l’effetto doveva es-
sere quello del bronzo lucente), e fornire la sufficiente illuminazione all’edificio 
(anche se non è detto che fosse il solo lampadario ad illuminare) e rimanendo 
anche ad una distanza adeguata dal soffitto per evitare potenziali rischi derivati 
dal fuoco. Potrebbe trattarsi dunque di un oggetto legato alla disciplina e al 
culto della divinità suprema etrusca, al suo rituale, appeso in un edificio sacro, 
nato per essere utilizzato ma anche visto, contemplato, studiato, collocato per 
una sua visione dal basso verso l’alto dai sacerdoti, ma forse anche per essere 
ammirato e compreso, nei suoi rimandi, anche da parte dei fedeli. Il fatto che il 
lampadario sia “sospeso” però, oltre a presupporre la vista verso l’alto del visita-
tore, potrebbe simbolicamente rappresentare un contesto che, concettualmente, 
è in alto, che è afferente alla sfera dei cieli. Nel mondo etrusco Liknoi simili pro-
venienti da contesti di scavo sono noti, a livello frammentario, da Chianciano e 
dall’ipogeo dei Volumnii, mentre altri, tra i quali una lampada bronzea assegna-
ta dalla tradizione a Cortona, provengono da collezioni antiquarie34. Tra questi 
il frammento di Chianciano, proveniente da un santuario in località i Fucoli, pur 
se rinvenuto non in contesto stratigrafico ma nell’ambito di uno scarico ordinato 
dei materiali dopo la cessazione di vita dell’edificio, peraltro non rintracciato 
nelle fondamenta, è quello più simile al nostro (per quanto di dimensioni mag-
giori) per la materia (il bronzo) e la forma dei beccucci (che nel caso del reperto 
da Fucoli non comunicano con la vasca); gli esemplari dell’ipogeo dei Volumnii, 
in terracotta, hanno la caratteristica di avere un numero di bocchette pari ad 8 
ed una forma generale riconducibile a quello di Cortona, ma provengono da una 
tomba e dovrebbero allegoricamente rappresentare un lampadario in uso in una 
abitazione, come la planimetria dell’ipogeo suggerisce. È interessante pensare 
al fatto che sia nell’esemplare di Cortona, sia nella lucerna in bronzo assegnata 
dalla tradizione a Cortona, sia nel lampadario dell’ipogeo dei Volumnii, compaia 
nella parte sottostante della vasca, in posizione centrale, il volto di Medusa. Nel 
nostro caso probabilmente gli occhi ospitavano pietre dure che dovevano bril-
lare alla presenza della luce conferendo particolare realismo alle pupille degli 
occhi. Non si può provare ma non può essere neppure escluso un rapporto del 

un anello (vedi A. Rastrelli, Scavi e scoperte, cit., p. 475 e TAV. XXIII). Non è da escludere, in tali 
casi, come anche in quello di Cortona, che la catena fosse inserita su una sorta di carrucola collega-
ta ad un trave, in maniera da far scendere il lampadario per l’accensione ed issarlo una volta acceso.
34 Sul frammento di Chianciano A. Rastrelli, Scavi e scoperte, cit., p. 474, Tav. XIX) sono state 
rilevate anche una serie di lettere: I e O (forse una sequenza alfabetica) e una decorazione a traforo 
e serie continua di beccucci semiellittici (Fig. 1); sull’ipogeo dei Volumnii v. supra. Per una biblio-
grafia generale sugli esemplari di collezione antiquaria ancora A. Rastrelli, Scavi e scoperte, cit., 
p. 474, nota 40; sulla seconda lampada di Cortona v. supra (Fig. 3).



323

lampadario con il pavimento del tempio, nel senso che questo potesse ospitare, 
a terra, una riproduzione delle sedici regioni celesti o, in generale, della rappre-
sentazione cosmologica etrusca.

La forma circolare vista dall’alto

La forma del lampadario, vista dal basso verso l’alto, come doveva apparire 
quando era appeso, era con tutta evidenza circolare. Tale forma e l’apparato 
decorativo così ricco e ripartito per registri, ricordano celebri scudi di eroi men-
zionati dalla poesia antica, caratterizzati dalla forma circolare e da un apparato 
decorativo con soggetti legati ad un ordine e un’idea cosmografica. Si tratta 
di armi da difesa di guerrieri mitici: in particolare quello di Achille nell’Ila-
de, dalla cui descrizione dipendono, pur se con singolari variazioni, quello di 
Eracle che ricorre nel componimento dello Pseudo Esiodo e, per ultimo, quello 
di Enea nel poema virgiliano35. Come noto, perdute le sue armi dopo averle 
prestate a Patroclo, ucciso in uno scontro da Ettore, Achille è impossibilitato a 
vendicare la morte dell’amico. La madre Teti intercede per lui presso il dio del 
fuoco Efesto, affinché possa forgiare delle nuove armi per l’eroe. Il dio-fabbro 
riempie così il suo crogiuolo di rame e stagno (componenti del bronzo) fram-
misti ad oro e argento, realizzando una nuova, sontuosa panoplia per Achille. 
Tra i manufatti, spicca un grande scudo, del quale Omero fornisce un’accuratis-
sima descrizione36. Si tratta, come noto, di un modello dell’Universo omerico, 
una raffigurazione del Kòsmos garantito da Zeus e dagli altri Olimpi, con la 
terra rappresentata come disco circondata da Oceano, con un macrocosmo e 

35 Il passo nel quale Omero descrive lo scudo (Il., XVIII, vv. 478-607) è uno dei primi esempi 
di ekphrasis (lett. descrizione di un’opera d’arte figurativa) della letteratura occidentale e funse 
da modello di riferimento per altri autori: gli esempi più famosi di contaminatio omerica sono il 
poema Lo scudo di Eracle (Ἀσπὶς Ἡρακλέους), attribuito ad Esiodo, e la descrizione dello Scudo 
di Enea nel libro VIII dell’Eneide di Virgilio. Esiste poi un filone decorativo di scudi, a partire da 
quello della Athena Pròmachos di Fidia (con lotte di Lapiti e Centauri) su cui soprassediamo per 
la vastità della materia.
36 Vedi Fig. 5-7 per ideali ricostruzioni dello scudo di Achille e Fig. 8 per lo scudo di Enea. Le 
decorazioni si sviluppano in una serie di cinque cerchi concentrici. Partendo dal centro, i soggetti 
sbalzati sul metallo sono, rispettivamente: la terra, il cielo ed il mare, il sole, la luna e le costel-
lazioni; due belle città di creature mortali, una scena di nozze ed un processo, un assedio e la 
battaglia che ne segue; un campo arato per la terza volta; la tenuta del re, dove vengono raccolte 
le messi; un vigneto con dei raccoglitori di grappoli; una mandria di giovenche, attaccata da due 
leoni; un bianco gregge di pecore al pascolo; una danza di giovani; il gran fiume di Oceano. Pur 
differenziando le scene, il poeta non è chiaro nell’indicarci in quale delle zone concentriche si trovi 
ciascun aspetto. Nell’interpretatio corrente si ritiene il cielo al centro e l’Oceano attorno, ma le 
altre tre zone sono più problematiche.



324

un microcosmo. Si parte dal cielo al centro (possiamo immaginare che, in una 
non-prospettiva significhi che sta sopra tutto il resto) e si arriva all’Oceano che 
circonda la terra degli uomini, la oikoumène37.

Degli uomini vengono rappresentate le conquiste sociali (la famiglia, i riti, la 
giustizia) ma anche gli aspetti della guerra: in fondo si tratta dello scudo di un 
eroe, e l’abilità in battaglia era uno dei valori della nobiltà achea. Ci sono anche 
le “conquiste del lavoro” (l’agricoltura del grano nelle sue fasi e la vendemmia; 
l’allevamento di bovini e ovini). Si tratta dunque di un cosmo che si presenta 
come stabile permanenza ed eterno ritorno di valori a cui Achille dovrà ispi-
rarsi per ritrovare le forze di combattere dopo la morte di Patroclo, valori che 
sono all’interno della cerchia di Oceano, al di là del quale stanno le anime dei 
defunti38.

Ad Esiodo, autore delle Opere e Giorni e della Teogonia, è per tradizione 
attribuita la paternità anche di un poemetto epico in 480 esametri: sul modello 
dell’Iliade il poeta descrive lo scontro tra Eracle e l’eroe Cicno, ma concentra 
la sua attenzione sull’ekphrasis dello scudo che viene fabbricato per il figlio di 
Zeus, su volere del padre, da Efesto, il fabbro divino. Ne consegue che il tito-
lo convenzionale del poemetto sia Aspis (alla latina: Scutum Heraclis), ovvero 
“Lo Scudo (di Eracle)”. Anche tale scudo è un coacervo di una vera e propria 
cosmogonia39, con riferimenti, sia pur generici, ai soggetti del lampadario, come 

37 Una prospettiva di tale tipo si trova nel lampadario dove i cerchi vanno immaginati sia uno sopra 
l’altro con, sovrapposti, fiammelle e Acheloi, sirene e satiri, mare con delfini, lotte di animali, 
Gorgone, sia come limiti di precisi settori.
38 Al di là del diverso contesto, è singolare il fimando cosmologico al fiume Oceano e ai riferimenti 
astronomici che possiamo trovare anche nel lampadario, come già detto e come vedremo oltre. La 
città come cerchio era per i greci simbolo di stabilità, armonia e condivisione, così come le linee 
ortogonali che ne dividevano regolarmente gli spazi erano espressione di un necessario principio 
di razionalità. La forma della città quale si evince dalla descrizione omerica ha esercitato una forte 
influenza anche sui modelli urbani di altre civiltà, come per la Roma ricostruita da Nerone e per la 
gigantesca Domus Aurea, grande struttura circolare che, nelle intenzioni dell’imperatore, doveva 
rappresentare Roma stessa e il mondo intero, di cui era il perno ideale (cfr. per tale aspetto D. Mu-
sti, Lo scudo di Achille, Bari, 2008).
39 Lo scudo, mai danneggiato dai colpi nemici, era di bronzo e guarnito di avorio, di elettro, d’oro. 
Strisce azzurre lo dividevano in riquadri decorati. Al centro era raffigurato Fobo (il Terrore). Se 
dunque al centro dello scudo del Pelide dominava una raffigurazione del cielo stellato qui, al con-
trario abbiamo un drago di cui si mettono in evidenza gli aspetti per i quali la figura “ispirava indi-
cibile orrore”: pupille oblique, brillanti come fuoco, le zanne della bocca. È pur vero che la costel-
lazione del Draco è vicina alla Stella Polare, quindi il richiamo celeste vi potrebbe essere, seppur 
meno chiaro di quanto abbiamo visto nello scudo di Achille. Sopra di lui vola Eris, la Discordia, 
che fa schierare in battaglia gli uomini e sottrae il senno a chi osasse affrontare il figlio di Zeus. 
Figure allegoriche rappresentavano l’Inseguimento ed il Contrattacco, lo Strepito, l’Uccisione, la 
Strage. Ancora lo scudo raffigurava lotte fra cinghiali e leoni, e poi Ares che incitava alla guerra, 
Atena in armi, Apollo munito di cetra. Veniva poi l’immagine dell’Olimpo, luogo in cui abitano e 
si radunano gli dei, quindi una scena marina con delfini, pesci e pescatori.



325

le lotte tra animali e la scena di Perseo che uccide la Gorgone con il volto di Me-
dusa raffigurato nel lampadario; benché, a ben pensare, sia la figura del drago 
centrale con le zanne a ricordare di più la Gorgone di Cortona40; torna infine di 
nuovo la rappresentazione sul bordo del fiume Oceano, e un riferimento alle tre 
Parche che, come le otto sirene del lampadario, sono menzionate nel mito di Er 
narrato da Platone.

Dovremo attendere il terzo grande autore epico dell’antichità per avere, at-
traverso un altro scudo, una nuova interpretazione del mondo: sarà il latino Vir-
gilio, e lo scudo sarà quello di Enea. Come già abbiamo visto negli scudi di 
Achille ed Eracle, anche in questo caso le immagini scelte danno una visione 
complessiva del mondo, descrivono un Kòsmos (un mondo ordinato) e la scelta 
dei soggetti rappresentati non è casuale: se il poeta dice che nello scudo era 
raffigurata “tutta la razza della stirpe futura a partire da Ascanio e le guerre 
combattute”, pare evidente che la scelta doveva essere ragionata e rappresentati-
va anche di quanto omesso. Torna, come il 16 e i suoi divisori nel lampadario di 
Cortona, un altro numero sacro, il sette. Il bordo esterno era infatti diviso in set-
te settori: il numero sacro ritorna dopo le “sette piastre”, e il riferimento ai Sette 
Colli potrebbe non essere casuale. Vi era poi una fascia circolare con i delfini, e 
il centro diviso in due settori. Segue, infine, un altro numero (pitagorico) della 
perfezione: il dieci. Che poi è il numero complessivo di settori dello scudo di 
Achille41. Anche in questo caso l’ottavo cerchio con i delfini nuotanti riporta un 

Plasmata in tutto tondo una figura di Perseo sembrava staccarsi dallo scudo, impegnato contro la 
Gorgone. Le altre scene di guerra raffiguravano Cloto, Lachesi e Atropo. Ma lo scudo raffigurava 
anche scene di pace: una città dove di svolgeva una festa nuziale, il lavoro dei campi, la vendemmia. 
Il bordo dello scudo rappresentava il fiume Oceano.
40 La Gorgone era raffigurata nello scudo del re di Micene e in quello di Atena. Questa figura 
apotropaica era diffusa non solo sugli scudi mitici, ma anche sugli scudi di più comuni mortali. Se 
infatti nello Scudo di Eracle essa fa parte della “storia di famiglia”, ovvero di quel Perseo uccisore 
della Gorgone che era l’antenato del nostro eroe, il suo volto, con probabile funzione apotropaica 
dello sguardo che pietrifica, compare in moltissime decorazioni di scudi a partire da quelli dei 
guerrieri rappresentati nella ceramica attica a figure rosse e nere.
41 Partendo dai settori esterni nel primo settore appare la Lupa che allatta nella grotta Romolo e 
Remo; nel secondo il ratto delle Sabine durante i giochi nel Circo, la conseguente guerra contro i 
Curiati di Tito Tazio e infine il giuramento di alleanza tra Romolo e Tazio davanti all’ara di Giove; 
nel terzo il supplizio di Mettio Fufezio, fedifrago dittatore di Alba Longa; nel quarto la guerra con-
tro Porsenna e l’assedio di Roma, con Orazio Coclite che faceva abbattere il ponte Sublicio dietro 
di sé e Clelia in fuga; nel quinto episodio Tito Manlio difende il Campidoglio dai Galli e un’oca 
d’argento avvertiva gli assediati dell’inganno dei Celti; nel sesto le danze dei Salii e dei Luperci, 
tra berretti di lana e gli Ancilia (i dodici scudi tra i quali si nascondeva quello di Marte) mentre le 
matrone portavano sui cocchi arredi e immagini divine. Nel settimo erano raffigurati da un lato 
il Tartaro con la punizione dei malvagi (in particolare Catilina) e i giusti cui Catone dava le leggi. 
L’ottavo settore era circolare, e rappresentava il mare rigonfio con delfini nuotanti. Al centro c’era-
no due settori: nel nono si vedeva la battaglia di Azio, nel decimo il trionfo di Ottaviano.



326

cerchio del lampadario. Dunque la somiglianza tra lampadario e scudi mitici sia 
rispetto alla forma circolare che ad alcuni soggetti porterebbero a ritenere che 
anche il lampadario è diviso in settori che fanno riferimento al cosmo. Un punto 
di intersezione costante è la presenza dell’Oceano inteso sia come limite fra il 
mondo dei vivi e quello dei morti, sia come via di ingresso agli inferi, nonché le 
costellazioni celesti42.

Le influenze pitagoriche e quelle dell’etrusca disciplina

Abbiamo constatato in premessa che tra i possibili significati reconditi del 
lampadario, ve ne sono alcuni che fanno costantemente riferimento all’idea di 
Kòsmos celeste e terrestre, alcuni rimandano a precisi elementi di tradizione 
platonica e prima ancora pitagorica. Altri sono invece riferimenti cosmologici 
strettamente legati all’etrusca disciplina43.

La fascia dei beccucci illuminati e di Acheloo: stelle fisse e fiumi celesti

Nel lampadario compaiono 16 protomi di Acheloo alternate a 16 beccucci 
decorati da palmizio in un’alternanza simbolica di acqua e luce (la fiammella 
accesa del beccuccio)44. In questa visione sconcerta, a prima vista, che vi sia 
una ripetizione dell’iconografia del fiume Acheloo per sedici volte, tante quanto 
i beccucci. Ora in un’ottica cosmologica i 16 beccucci con le fiammelle potreb-
bero rimandare alle sedici regioni celesti, associate ciascuna ad una divinità 
(come noto dalla disciplina etrusca); ne consegue in automatico una relazione 
tra 16 fiumi e 16 regioni. Ma che tipo di fiumi? Orbene, abbastanza diffusa nella 
mitologia antica è la concezione dei fiumi celesti, del fiume che sgorga dal cielo: 
un primo esempio è costituito da tre maestosi corsi d’acqua, il Gange, lo Jaruna 
e lo Sarasvati. Il Gange è il fiume purificatore che scende dalla capigliatura di 
Siva, simbolo delle acque superiori con una corrente che percorre il cielo, la 
terra e il mondo sotterraneo. Esso è, altresì, la manifestazione dell’omonima dea 
chiamata anche Devabhuti, ovvero “che sgorga dai cieli”, detto anche Manda-
kini, la via lattea. Rappresenta, per gli Hindu, una corrente celeste, un “flusso 

42 Anche nel vestibolo dell’ipogeo dei Volumnii, vi è un timpano con scudo dall’episema gorgonico.
43 Basti pensare al numero 16 e ai suoi sottomultipli.
44 Ancora oggi molte appliques in metallo singole o pertinenti a lampadari di Chiese conservano 
un palmizio che avvolge l’elemento illuminante. Se nel mondo cristiano la palma ricorda il concet-
to di passione tale motivo attinge con tutta evidenza ad iconografie più antiche.



327

divino”, che i Greci chiamavano appunto Achelous. Nel ricadere colma l’oceano 
con l’acqua, e immergendosi nella stessa l’uomo trova la purificazione. L’ac-
qua fluviale celeste è fecondante e raggiunge l’Oceano primordiale, che assume 
valenza femminile, e divide il mondo dei vivi dal mondo dei morti. L’acqua 
ha altresì, in quest’ottica, un’identificazione lunare e simboleggia un aspetto 
ciclico del divenire. Altro fiume che proviene dal cielo è il Nilo, che appartiene 
alle acque superiori, come la pioggia, a quell’acqua celeste che è anche fecon-
dante (basti ricordare il mito della pioggia d’oro nella quale si tramuta Zeus). 
Nel mondo mitologico scandinavo un groviglio di fiumi scorre dal cielo sulla 
terra, dalla terra agli inferi permettendo un continuo flusso e interscambio tra 
i livelli dell’essere del cielo e il mondo dei morti. Dal Monte Divino “ombelico 
delle acque” le acque sgorgano in 4 flussi, come i fiumi dell’Eden, e scorrono 
verso i 4 punti cardinali. Altri fiumi celesti sono lo Hoang Ho in Cina e il Gior-
dano tra gli Ebrei. Il monte del Paradiso è rappresentato nell’arte cristiana con 
i fiumi che escono da sotto il trono di Dio. Nel Paradiso terrestre dantesco, il 
luogo più alto della terra che quasi racchiude il cerchio della luna, c’è un fosso 
che getta i 4 fiumi Gange, Nilo, Tigri, Eufrate, sulla scorta della suggestione 
dei 4 fiumi dell’Eden citati nella Genesi. Sia nel Teeteto ma soprattutto nel Fe-
done Platone, esprimendo le sue idee riguardo la struttura della Terra e la sua 
importanza all’interno dell’Universo, accenna al corso di alcuni fiumi celesti45. 

45 Il mondo, in questa visione, non comprende solo il bacino del Mediterraneo, ma è molto più 
vasto. Platone aveva quindi una visione moderna delle dimensioni della Terra; essa è imperfetta, 
perché la “vera Terra” si trova sopra il mondo abitato dagli uomini. Anche se Platone caratterizza 
questo luogo con le più grandi meraviglie, tanto da renderlo molto irreale, possiamo affermare 
che esso coincida con il cielo puro e semplice, che Platone, però, chiama Etere, distinguendolo 
così dal cielo fatto di aria tipico della Terra imperfetta degli uomini. Questo mondo perfetto ha la 
forma di un dodecaedro, le cui dodici facce rimandano ai segni zodiacali. La scelta di questa figura 
geometrica è significativa, perché essa è quella che, inscritta in una sfera, simbolo di perfezione, 
ha più punti di contatto con la sfera stessa; il numero 12, inoltre, è strettamente legato alla durata 
dell’anno: ogni pentagono può essere diviso in 5 triangoli isosceli e, poi, ogni triangolo isoscele in 
sei scaleni, considerando che i pentagoni sono dodici si ottengono i numeri 30 e 360, cioè, rispetti-
vamente, la durata del mese e dell’anno per i Greci, in perfetta armonia con la dottrina pitagorica, 
alla quale Platone non era estraneo. Quando si parla di dodecaedro bisogna considerare che esso 
si riferisce al kosmos pitagorico, cioè l’insieme del sole, dei pianeti, della luna e non, quindi, alla 
Terra “umana”. Questo ci induce a pensare che il complesso di canali e fiumi sotterranei di cui 
Platone ci parla non sia solamente terrestre, ma anche legato al kosmos dove la Terra stessa è 
inserita. Questi fiumi, di cui 4 sono principali, formano la palude Acherusiade, il luogo in cui le 
anime degli uomini vengono giudicati e dove sono chiamate ad espiare le proprie colpe; essa ha, 
chiaramente, un gran valore metafisico che la allontana dalla collocazione puramente terrena. Tra 
questi fiumi pseudo-sotterranei grande importanza riveste Oceano, che circonda tutta la “vera 
Terra” e sembra rappresentare la psiche primordiale, cioè l’elemento procreatore dell’Universo. 
Il nome Oceano, nell’Etymologicum magnum, viene fatto derivare da “cielo” e questo avvalora 
la teoria che il mondo dei morti, per Platone, non sia ctonio, ma celeste (Plat., Fed., LXI, 34: «In 
conclusione ve ne sono tanti di fiumi d’ogni specie e molto grandi e tra questi, soprattutto quattro, 



328

Pertanto possiamo ipotizzare che l’Etrusca disciplina contemplasse l’idea, forte 
di tali precedenti, dell’esistenza di sedici fiumi celesti (in ultima analisi le piog-
ge), collegati a specifiche divinità ciascuna detentrice di uno specifico settore, 
che confluiscono nell’Oceano con forza fecondante e poi da qui negli inferi (con 
l’Oceano momento intermedio di passaggio dimensionale e di purificazione). 
Altra suggestione importante è che il numero 16, oltre che dettato dalle regioni 
celesti etrusche, potrebbe essere connesso con i 16 cubiti di accrescimento che 
il Nilo doveva avere per costituire la somma fertilità, come anche ci ricordano, 
oltre alle fonti, alcune statue ispirate ad un originale ellenistico (la personifica-
zione del Nilo con 16 putti che simboleggiano i 16 cubiti in Campo Marzio)46. Il 
collegamento con l’ambito acquatico tra i fiumi celesti, l’Oceano, la terra e gli 
Inferi potrebbe essere rappresentato anche dal liquido (olio?) che veniva versato 
all’interno del lampadario, e che doveva avere un livello adeguato per garantire 
il funzionamento dell’illuminazione dell’oggetto e quindi, simbolicamente, di 
tutto il cosmo.

La fascia delle sirene e dei satiri: cieli con armonie e pianeti

La presenza delle 8 sirene che cantano pone la decorazione del lampadario in 
stretto rapporto con la cosmografia platonica e pitagorica. Come già accennato 

di cui il più grande e quello che scorre più esternamente, e quindi più lontano dal centro, vien chia-
mato Oceano. Dalla parte opposta, e con un corso contrario, c’è l’Acheronte che attraversa regioni 
desertiche e poi prosegue sotto terra per giungere alla palude Acherusiade dove si raccolgono le 
infinite anime dei morti che dopo quel certo tempo a loro destinato, più o meno lungo, vengono 
restituite alla luce per incarnarsi in esseri viventi. Il terzo fiume sgorga tra questi due e, dopo un 
breve percorso, si riversa in una grande pianura arsa tutta da un fuoco violento e forma una palude 
più grande del nostro mare, tutta ribollente d’acqua e di fango; da qui scorre circolarmente, torbido 
e fangoso e, sempre sotto terra, volge a spirale il suo corso e giunge, dopo aver attraversato diverse 
zone, alle estreme rive della palude Acherusiade ma senza mescolarsi alle sue acque; e dopo molti 
altri giri sotterranei, si getta in un punto del Tartaro che è più in basso. Questo è il fiume che chia-
mano Periflegetonte e che riversa sulla terra torrenti di lava dovunque trovi uno sbocco. Di fronte 
gli scaturisce il quarto fiume che dilaga, a quanto si dice, in una regione spaventosa e selvaggia, 
dal colore blu cupo, che chiamano Stigia e Stige la palude che esso forma con le sue acque. Qui 
riversandosi, da quelle acque acquista terribile violenza, poi s’inabissa e scorre a spirale, in senso 
contrario al Periflegetonte, fino a toccare,dalla parte opposta, le sponde della palude acherusiade; 
ma nemmeno questo fiume vi mescola le sue correnti e, dopo aver compiuto un largo giro, si getta 
nel Tartaro dalla parte opposta al Periflegetonte. Il suo nome, così almeno lo chiamano i poeti, è 
Cocito»). Di recente la scoperta dei fiumi atmosferici rende ancora più suggestiva tale intuizione.
46 Sulla statua del Nilo rappresentante la personificazione del Nilo dei Musei Vaticani, probabile 
replica di età adrianea della statua del Nilo dedicata da Vespasiano nel tempio della Pace a Roma, 
originale allessandrino in basalto nero cfr. «Enciclopedia dell’Arte Antica, Classica e Orientale», s.v. 
Nilo, pp. 489-493, particolarmente p. 491 n. 628.



329

nel libro X della Repubblica, e più precisamente nel passo relativo al “Mito di 
Er”, troviamo una rappresentazione della concezione cosmologica platonica. Er, 
soldato morto in battaglia che per volere divino torna sulla Terra, racconta che 
le anime, dopo aver trascorso 7 giorni nel “prato divino”, si avviano, all’ottavo 
giorno, verso un luogo dove potranno contemplare la struttura dell’Universo. 
Per arrivare alla meta le anime sono fatte camminare per quattro giorni, finché 
non giungono in vista di una luce simile all’arcobaleno, che tiene insieme tutta 
la circonferenza del cielo (simbolo del monocorde pitagorico). Alle estremità è 
sospeso il fuso di Ananke, la divinità che rappresenta la necessità o il destino 
ineluttabile, per mezzo del quale girano tutte le sfere. Il fusaiolo, che è il con-
trappeso che mantiene a piombo il fuso, è formato da otto vasi concentrici, 
messi uno dentro l’altro, e ruotanti in direzioni opposte sull’asse del fuso. Su 
ogni cerchio sta una Sirena, che emette un’unica nota, e le diverse Sirene tutte 
insieme producono, ruotando, un’armonia. Gli otto fusaioli – spiega Platone – 
rappresentano gli otto cieli concentrici della cosmologia antica, nell’ordine pita-
gorico: stelle fisse, Saturno, Giove, Marte, Venere, Sole e Luna47.

47 Le sirene sono la ripresa della concezione pitagorica della musica e dell’armonia, basata su rap-
porti strettamente numerici e attraverso la quale si può interpretare la realtà e il mondo. Ricordia-
mo innanzi tutto Pitagora, per il quale la relazione armonica poteva applicarsi al moto dei pianeti 
e costellazioni. Pitagora parlò, a questo proposito, di “Musica delle Sfere”. In particolare pensava 
che i movimenti dei corpi celesti che si spostavano nell’universo producessero suoni percepibili da 
chi si era preparato con coscienza ad ascoltarli. Come per i pitagorici, nella concezione platonica 
astronomia e armonia sono unite fra loro, in quanto entrambe sono scienze che utilizzano come 
strumento i numeri. Platone mutua alcuni concetti anche da Eraclito: infatti quest’ultimo afferma 
che è solo grazie alla tensione che c’è nelle corde della lira, che questa può emanare musica ed ar-
monia. Parimenti, Platone sostiene che c’è armonia nell’Universo grazie all’unione di ogni singola 
e monotona voce delle Sirene. Citiamo per esteso il passo di Platone (Rep., X, 617, b): «tutti i gruppi 
di anime, dopo aver trascorso sette giorni nel prato, all’ottavo dovevano alzarsi e partire da lì, per 
giungere dopo quattro giorni in un luogo da dove scorgevano, distesa dall’alto lungo tutto il cielo 
e la terra, una luce diritta come una colonna, molto simile all’arcobaleno, ma più splendente e più 
pura. Dopo un giorno di cammino arrivavano lì e vedevano al centro della luce le estremità delle 
catene che pendevano dal cielo; questa luce infatti teneva unito il cielo e ne abbracciava l’intera 
orbita, come i canapi che fasciano la chiglia delle triremi. A quelle estremità stava appeso il fuso di 
Ananke, che dava origine a tutti i moti rotatori; l’asta e l’uncino erano d’acciaio, il fusaiolo era una 
mescolanza di questo e altri metalli. La natura del fusaiolo, che nella forma ricalcava quello usato 
quaggiù, era la seguente: stando alla descrizione che ne ha fatto Er, bisogna immaginare un grande 
fusaiolo cavo, completamente svuotato all’interno, nel quale era incastrato un altro più piccolo, 
come le scatole che si infilano una dentro l’altra, e così un terzo, un quarto e altri quattro ancora. 
Complessivamente i fusaioli erano dunque otto, incastrati l’uno nell’altro: in alto si vedevano i 
bordi, simili a cerchi, che formavano il dorso continuo di un solo fusaiolo intorno all’asta; quest’ul-
tima era conficcata da parte a parte dentro l’ottavo. Il primo fusaiolo, il più esterno, aveva il bordo 
circolare più largo; venivano poi, in ordine decrescente di larghezza, il sesto, il quarto, l’ottavo, 
il settimo, il quinto, il terzo, il secondo. Il bordo del fusaiolo più grande era variegato, quello del 
settimo il più splendente, quello dell’ottavo riceveva il suo colore dal settimo, che lo illuminava, i 
bordi del secondo e del quinto, molto simili tra loro, erano più gialli dei precedenti, il terzo aveva 



330

Il fuso gira sulle ginocchia di Ananke. Le tre Moirai, o, latinamente, Parche, 
siedono in cerchio su tre troni a uguale distanza. Le Moirai, le divinità della 
moira, sono figlie di Ananke: Cloto, la filatrice, canta il presente, Lachesi, la 
distributrice, il passato, e Atropo, colei che non può essere dissuasa, l’avvenire. 
Il punto centrale di questa struttura è, dunque, il fuso di Ananke, grazie al quale 
roteano il cielo con le stelle fisse e i 7 pianeti. Questo fuso rotea “sulle ginoc-
chia della Necessità” che è al centro dell’Universo. Il fuso rappresenta l’asse 
del mondo, ed è causa dei movimenti dei pianeti simboleggiati dagli 8 fusaioli 
inseriti l’uno nell’altro, secondo un principio di “eterna regolarità e giustizia”48. 
Er prosegue raccontando come «sull’alto di ciascuno dei cerchi del fuso stava 
una Sirena che, trascinata in quel movimento circolare, emetteva un’unica nota 
su un unico tono; e tutte 8 le note creavano un’unica armonia». Il canto delle 
Moire simboleggia il destino (= Moira) degli uomini di identificarsi con la legge 
dell’Universo. Il particolare che le Moire toccano variamente il fuso planetario 
significa che gli astri determinano il nostro destino, ed è proprio questa “ne-
cessità” nella nostra vita che ha grandissima importanza per Platone. Platone 
scrive che l’armonia unica che deriva dagli otto circoli e dalle otto sirene è pa-
ragonabile a quella dell’ottava, che si considera composta di otto estremi e sette 

un colore bianchissimo, il quarto rossastro, il sesto veniva per secondo in bianchezza. Il fuso si 
volgeva tutto quanto su se stesso con moto uniforme, e nella rotazione complessiva i sette cerchi 
interni giravano lentamente in direzione opposta all’insieme: il più rapido era l’ottavo, seguito 
dal settimo, dal sesto e dal quinto, che procedevano assieme; in questo moto retrogrado il quarto 
cerchio sembrava a quelle anime terzo in velocità, il terzo sembrava quarto e il quinto secondo. 
Il fuso ruotava sulle ginocchia di Ananke. Su ciascuno dei suoi cerchi, in alto, si muoveva una 
Sirena, che emetteva una sola nota di un unico tono; ma da tutte otto risuonava una sola armonia. 
Altre tre donne sedevano in cerchio a uguale distanza, ciascuna sul proprio trono: erano le Moire 
figlie di Ananke, Lachesi, Cloto e Atropo, vestite di bianco e col capo cinto di bende; sull’armonia 
delle Sirene Lachesi cantava il passato, Cloto il presente, Atropo il futuro. Cloto con la mano destra 
toccava a intervalli il cerchio esterno del fuso e lo aiutava a girare, e lo stesso faceva Atropo toc-
cando con la sinistra i cerchi interni; Lachesi accompagnava entrambi i movimenti ora con l’una 
ora con l’altra mano. Appena giunti, essi dovettero subito presentarsi a Lachesi. Per prima cosa un 
araldo li mise in fila, poi prese dalle ginocchia di Lachesi le sorti e i modelli di vita, salì su un’alta 
tribuna e disse: “Proclama della vergine Lachesi, figlia di Ananke! Anime effimere, ecco l’inizio 
di un altro ciclo di vita mortale, preludio di nuova morte. Non sarà un demone a scegliere voi, ma 
sarete voi a scegliere il vostro demone”».
48 Per Platone Ananke (ossia la Necessità) è Dike, Nomos, cioè legge fondamentale del Tutto inteso 
come mondo, e potremmo considerarla una presentazione metaforica e mitologica del principio 
matematico della proporzione e dell’equilibrio. Oltre a questo significato di Ananke come “legge 
del mondo”, in questo passo è molto rilevante l’espressione “sulle ginocchia della Necessità”: in-
fatti dire che il fuso gira sulle ginocchia della Necessità e che sono le figlie di questa a far girare 
la macchina dell’Universo, significa che per Platone il cosmo vive di mezzi propri, è un mondo 
autarchico che esiste in virtù della forma geometrica dell’Universo. In uno specchio etrusco da 
Perugia è la parca Atropos (Athrpa) che infigge il chiodo che sancisce la chiusura dell’anno (cfr. 
A. Cherici, Per una scienza etrusca, cit., p. 19, nota 4). Nel mondo romano tale funzione è tipica di 
Necessitas, compagna di Fortuna, cui forse è riconducibile Northia.



331

intervalli, cosicché la potenza delle Sirene è associata alle note, che rendono 
l’ottava l’accordo perfetto e gli intervalli fra una e l’altra sono disposti secondo 
l’ordine che esse osservano. Essendo questa la rappresentazione di una realtà 
suprema si può dire, quindi, che essa sia il modello universale di ogni musica 
terrena.

Riguardo agli otto satiri (4 con doppio aulòs e 4 con la syrinx), bisogna riflet-
tere sul fatto che, come afferma Nonno di Panopoli, la danza ruotante del satiro, 
ipnotizzato dalla pigna in cima al tirso, come è ben esemplificato dalla statua 
satiro di Mazara del Vallo di recente rinvenimento, allude al moto delle sfere 
celesti e che è nota l’esistenza anche di un Pan tibicine che regola i movimen-
ti delle sfere celesti Altrimenti, pur se non citati espressamente come simbolo 
degli otto cieli nel mito di Er, nel lampadario gli otto satiri potrebbero essere la 
personificazione degli otto cieli (o dei pianeti corrispondenti) e i loro strumenti 
potrebbero riprodurre il suono delle sfere49. In alternativa potrebbero rimandare 
alle otto note dalle quali sorge un’unica nota celeste.

Le cacce o le stagioni: il tempo astronomico degli uomini

In chiave astronomica i quattro gruppi ciascuno costituito da 3 animali, fa-
rebbero pensare alle quattro stagioni, ciascuna costituita da 3 mesi; il numero 
completo degli animali, 12, al numero dei mesi dell’anno che, tra l’altro, coin-
cide con il dodecaedro platonico (etere) del Fedone. Il fatto che ognuno dei 4 
gruppi è costituito da tre elementi (due carnivori e un erbivoro, evidentemente 
più debole, che cede all’altro, potrebbe forse alludere al mese intermedio). In 
generale con questa fascia si entra nel tempo astronomico legato ai mortali e alla 
terra, quello percepito dall’uomo.

La forma del lampadario

Anche la forma del lampadario può non essere casuale; essa è infatti simile 
a quella di una ruota da vasaio rovesciata. Occorre qui ricordare, a tal proposi-

49 Le sfere secondo la concezione pitagorica sono quella della Terra, della Luna, di Mercurio, di 
Venere, del Sole, di Marte, di Giove, di Saturno e, al di sopra, le stelle fisse. Tale concezione pla-
tonica di tradizione pitagorica sarà perfezionata con la teoria delle sfere concentriche di Eudosso 
di Cnido, studente di Platone. Nella musica dell’aulòs si può cogliere la melodia che stimola la 
danza ruotante e quindi, in ultima analisi, la rotazione dei pianeti. Ad esse quindi potrebbero far 
riferimento i satiri del lampadario, pur se non citati espressamente come simbolo degli otto cieli 
nel mito di Er.



332

to, che il neopitagorico Nigidio Figulo prese questo nome perché tornato dalla 
Grecia disse di aver imparato che il mondo si muove con la velocità della ruota 
del vasaio, essendo la ruota il simbolo della rota mundi, che gira attorno all’axis 
caeli (e il lampadario, se rovesciato, assomiglia moltissimo alla ruota da vasa-
io): in ultima analisi l’armonia delle sfere celesti pitagorica (come similmente  
ricordano Apuleio e Lucano)50. Anche la forma del fusaiolo di Ananke con gli 
otto elementi incassati l’uno nell’altro possono richiamare la forma del lampa-
dario, con una serie di cerchi incassati insieme, che in ultima analisi rappresen-
terebbero il simbolo dell’Universo. Pertanto le sedici regioni celesti etrusche e 
i 16 fiumi celesti si sovrappongono e costituiscono un unico sistema con quello 
pitagorico se assegniamo alle fiammelle dei beccucci il significato delle stelle 
fisse, ai satiri quello dei pianeti, alle sirene le orbite (o le melodie) degli stessi, 
conciliando perfettamente, sotto il comune denominatore del numero 16, le due 
cosmologie greca ed etrusca e concependo una forma che ricorda la ruota del 
vasaio rovesciata, simbolo dell’intero cosmo51.

Conclusioni

L’esame degli elementi decorativi, epigrafici e funzionali porta a ritenere 
che il lampadario sia stato commissionato da parte di una congregazione sa-
cerdotale operante in un santuario legato al culto di Tinia, indiziato da tanti 
reperti provenienti dal territorio di Cortona fornendo un progetto, un disegno, 
tratto dall’etrusca disciplina, ad un grande laboratorio artigiano dell’Orvieta-
no52. Dopo una prima fase di vita nel santuario il lampadario dovrebbe essere 

50 In Nigidio è centrale l’apollinea e perciò pitagorica armonia cosmica, e la teoria di una com-
plessa speculazione sul movimento degli astri espressa nell’opera De sphaera che, sotto l’influsso 
di dottrine caldee ed egizie, tese a collegare i corpi e i moti celesti alla mitologia e alla teologia 
classica. Nigidio inoltre, nel De Diis, cerca di rapportare gli dei etruschi al cosmo, in un mondo 
in cui cosmogonia, teologia si intrecciano con aruspicina, divinazione, azione rituale (N. D’Anna, 
Publio Nigidio Figulo. Un pitagorico a Roma nel 1° secolo a.C., Milano, 2008, p. 54 ss). V. Fig. 9 
per modelli di tornio in uso nel periodo classico e Fig. 10 per una rappresentazione di tornio da un 
pinax votivo corinzio, dal santuario di Poseidon a Penteskouphia (da La ceramica degli Etruschi. 
La pittura vascolare, a cura di M. Martelli, Novara, 1992, p. 56, fig. 9 e 10) confrontati con la forma 
rovesciata del lampadario (Fig. 11); v. Fig. 12 per ipotetiche ricostruzioni del fusaiolo.
51 Anche nella medicina etrusca si assiste ad un analogo tentativo di conciliazione con il mondo 
ippocratico (cfr. P. Giulierini, Santé, maladie, médicine: monde étrusque, «Thesaurus Cultus et 
Rituum Antiquorum», 1.f, 6, Los Angeles, 2011, con bibliografia).
52 Su tali aspetti, oltre la targhetta del lampadario si pensi alla statuetta bronzea di grifone con 
analoga iscrizione dal Campaccio, attualmente conservata a Leida (Cfr. S. Fortunelli, I santuari 
urbani e suburbani, in Il Museo della città etrusca e romana di Cortona, cit., a cura di S. Fortunel-
li, pp. 255-268, particolarmente p. 267, VII, 6).



333

stato collocato a riposo aggiungendo una iscrizione che ne ricordava, forse, 
i committenti iniziali e la divinità cui era stato offerto. Comunque, se pure 
defunzionalizzato, la presenza della targhetta implica una posizione “in vi-
sta” come ex voto, del lampadario. Un’ultima fase di vita fu probabilmente 
l’occultamento a fini di tesaurizzazione, ad opera di probabili locali forse per 
sottrarlo ai nuovi coloni di età sillana, nel luogo del suo rinvenimento53. Meno 
probabile, ma possibile, il dono ad un tempio di un cimelio di famiglia, sia che 
datazione di lampadario e targhetta coincidano sia che la targhetta sia stata 
aggiunta al momento della transizione dall’edificio privato al tempio dedicato 
a Tinia. In ogni caso la funzione sacrale indicata dalla targhetta e l’iconogra-
fia generale estremamente complessa, consentono di ricondurre l’oggetto non 
ad un ambito funerario, facendo piuttosto puntare l’attenzione su altri settori 
legati al culto e, più in generale, all’etrusca disciplina. Inoltre la “coerenza” 
interna della decorazione e una serie di richiami puntuali sia a temi generali 
della concezione del Kòsmos greco sia alle dottrine pitagoriche mediate dal-
la dottrina platonica, veicolate in Etruria probabilmente dalle scuole filosofi-
che della Magna Grecia e adombrate dalle fonti, ci consentono di formulare 
una ipotesi che interpreta, in ultima analisi, il lampadario di Cortona come 
una sorta di “silloge”, di tentativo di “raccordo” tra la disciplina etrusca e 
la cosmologia greca, e che non sia altro che la trasposizione, su bronzo, di 
carte cosmologiche o meglio di illustrazioni di libri sacri di lino che danno 
una spiegazione dell’Universo conosciuto in chiave simbolica, intendendo per 
Universo l’ambito celeste, terrestre e infero54. Pertanto non si tratta, natural-
mente, di una carta geografica o celeste, ma di una raffigurazione astratta del 
cosmo, similmente al fegato di Piacenza o a quanto riportato dalle fonti per il 
templum e le 16 regioni celesti etrusche o a quelle degli scudi mitici, che pote-
va essere corredata anche da didascalie, originata dai libri sacri, come quelli 
Acherontici. La lettura di questi libri ed eventuali rituali connessi poteva av-

53 Le ricerche catastali ottocentesche, condotte dalla dott.ssa Patrizia Rocchini che qui ringrazio, 
non consentono ancora al momento la certezza topografica del rinvenimento per il vocabolo “bi-
sciaio”.
54 D’altra parte fenomeni di raccordo e sintesi fra Genesi e saecula etruschi, di cui vi sono riflessi 
nella Suida, sono noti per l’età imperiale; cfr. per l’ambito della Valdichiana e del Casentino, P. 
Giulierini, Continuità di culto e sincretismo tra il mondo antico e il mondo cristiano: la Valdi-
chiana e il Casentino, con bibliografia, in Hintial. Il sacro in terra d’Etruria, Atti del Convegno 
promosso dalla V Commissione consiliare “Attività culturali e Turismo” del Consiglio regionale 
della Toscana, Villa “La Mausolea”, Soci (AR), 17 ottobre 2009, pp. 119-142. In generale D. Bri-
quel, Chrétiens et haruspices: la religion étrusque, dernier rempart du paganisme romanin, Paris, 
1988; M. Sordi, L’Etrusca disciplina e l’impero romano cristiano, in Da Costantino a Teodosio il 
Grande: cultura, Società, Diritto. Atti del Convegno Internazionale, Napoli, 26-28 Aprile 2001, 
Napoli, 2003, p. 395 ss; R.L. Fox, Pagani e cristiani, Bari, 2006, con bibliografia.



334

venire in ambienti templari rischiarati da lucerne di questo tipo che illumina-
vano, anche simbolicamente, il volumen dispiegato e al contempo ne potevano 
integrare i contenuti partecipando come luce sacra al rituale stesso. Nei settori 
del lampadario etrusco vi sono ovunque simboliche divisioni cosmologiche di 
natura spaziale, geografica, temporale, di matrice greca ed etrusca; più pre-
cisamente una rilettura e un utilizzo, da parte della disciplina etrusca, della 
cosmologia greca che affonda le origini in quella omerica e nella successiva 
platonica, fino alle dottrine orfico-pitagoriche. Come tutti i candelabri sacri 
contempla un rapporto stretto tra forma, simbologia dello spazio e del tempo, 
prevedendo la rappresentazione simbolica della musica/armonia celeste e dun-
que dell’eterno movimento del cosmo. L’itinerario si percorre dal cielo verso 
la terra fino agli inferi o viceversa, ma i piani del lampadario vanno scomposti 
come le parti del fusaiolo di Ananke. Se si procede secondo l’interpretazione 
in chiave cosmologica si va dagli Inferi, rappresentati dalla Gorgone Medusa, 
sapendo che gli antichi localizzavano il soggiorno delle Gorgoni nell’estre-
mo Occidente, vicino alle esperidi ed al regno dei morti e della Notte (Ade 
aveva nominato Medusa custode per antonomasia degli Inferi)55, all’allegoria 
dell’anno e delle stagioni, all’Oceano (con il delfino che indica il passaggio di 
stato)56 che divide questo regno da quello della terra e dei pianeti con le loro 
orbite (i satiri che suonano) e le relative armonie simboleggiate dalle sirene, 
per arrivare ai fiumi celesti, simbolo delle piogge atmosferiche che cadono 
dal cielo, alle sedici regioni celesti presidiate dalle divinità etrusche fino alle 
stelle fisse (le fiammelle). Il lampadario rappresenta dunque un tentativo di 
conciliazione tra cosmologia pitagorica e disciplina etrusca, come nella Suida 
si tenta di conciliare i saecula etruschi con la Genesi. È, in ultima analisi, una 
rota mundi, una “ruota del vasaio” simbolica da leggere secondo i canoni di 
numero, musica, movimento, luce, un Kòsmos etrusco permeato di elementi 
greco-orientali, una “mappa” simbolica celeste, terrestre ed infera non lon-
tana per concezione, a distanza di molti secoli e di un radicale cambiamento 
di cultura, dallo schema della montagna celeste, dei cieli e dell’Inferno della 
Divina Commedia. Il lampadario si muove simbolicamente come quella ruota 
ed “emette” figurativamente, tramite il canto delle sirene, l’armonia delle sfere 
celesti, che avvolge l’intero cosmo per tutti i giorni del mese e per tutti i mesi 
dell’anno: un contesto che mette in rapporto movimento, musica e luce, molto 

55 Anche negli specchi etruschi si possono riscontrare personificazioni o rappresentazioni allego-
riche dell’Oceano, della Terra e dell’Aria: cfr. A. Maggiani, Gli Etruschi e il sacro, in Hintial. Il 
sacro in terra d’Etruria, cit. , pp. 31-48, particolarmente p. 43.
56 I delfini guizzanti sul mare sono da tempo associati al cambiamento di stato (vedi il noto caso 
della tomba del Tuffatore e le tante tombe di Tarquinia) ove poi si consideri l’Oceano (le onde che 
stanno loro sotto) come ultimo limite al di là delle terre dei viventi. 



335

vicino ai dettami di Pitagora, del Platone del mito di Er, del Somnium Scipio-
nis, del Paradiso di Dante57.

57 La nozione di armonia delle sfere, con riferimento al sistema di Eudosso, è successiva alla formu-
lazione della teoria che attribuisce al movimento dei pianeti la produzione di una sublime musica. 
Riferirsi ad una scuola pitagorica può apparire arbitrario, dal momento che non si tratta di un gruppo 
definibile in maniera univoca, ma di una serie di personaggi che ripropongono temi e riflessioni che 
si richiamano agli insegnamenti del caposcuola Pitagora, a sua volta figura a metà strada tra storia e 
leggenda. Il corpus dei testi della corrente pitagorica è in effetti un coacervo frammentario di voci 
ricostruite ex post, tanto che parlare in generale di pitagorismo, impone sempre un riferimento ad 
una filosofia costruita spesso su una pluralità di fonti non chiaramente attribuibili al singolo autore. 
Nonostante ciò, vi è però la possibilità di riconoscere un ritorno di tematiche che si ricollegano al 
potere attribuito alle speculazioni su base numerica, e soprattutto uno stile di ragionamento comune 
ed originale. L’invenzione della teoria dell’armonia delle sfere era ascritta alla scuola pitagorica o a 
Pitagora, secondo Giamblico, come portato degli studi matematici, geometrici, musicali e astrono-
mici (confluiti poi nell’arte del Quadrivio Medievale), nel quadro di una teoria in cui si stabiliscono 
quei rapporti matematici che organizzano lo spazio sonoro; come afferma il neopitagorico Nicomaco 
di Gerasa, se il suono ha origine dal movimento, non è strano pensare l’aver immaginato che dal 
momento che l’universo tutto si muove, esso debba produrre una possente armonia (Giamblico, La 
vita pitagorica, introduzione traduzione e note di M. Giangiulio, Milano, 1991, pp. 193-197). Tale 
armonia era stata negata da Aristotele e i suoi commentatori, ma la lezione pitagorico-platonica, 
mediata da Boezio, S. Agostino e S. Bonaventura, passò nella Commedia, dove Dante immagina un 
concerto dei cieli che cantano la gloria di colui che tutto muove. In tale tradizione va inserito anche 
il Somnium Scipionis, sesto ed unico libro della Repubblica di Cicerone conosciuto al Medioevo, 
narrazione di un immaginario viaggio nell’Al di là compiuto in sogno da Scipione Emiliano. Il titolo 
naturalmente allude al De Re Publica di Platone, e così l’aver posto alla fine del dialogo la narrazione 
di un immaginario viaggio nell’Aldilà richiama il mito di Er, con cui si conclude la Repubblica. Nel 
dettato ciceroniano si ritrovano molti topoi di lontana origine mistica, speso attribuiti a Pitagora, rie-
cheggiati in Platone come negli stoici. Come Dante anche Scipione è stato innalzato oltre il dominio 
umano, come Dante osserva l’universo dal cielo, precisamente da quella Via Lattea che, da Pitagora 
alla dottrina stoica del Somnium, è ritenuta sede celeste delle anime, qui riservata agli eroi e ai be-
nefattori dell’umanità. Anche Dante sarà aiutato come Scipione, da personaggi illustri e a lui cari ad 
accedere alle massime verità (nel caso di Dante verità di fede), e da lì entrambi ascolteranno la musica 
delle sfere giunto in Paradiso, dopo essersi purificato con il bagno nelle acque del Leté e dell’Eunoé 
(pensiamo al fiume Oceano che c’è nel lampadario). Come Dante Scipione vede ridimensionata l’im-
portanza della terra, piccolo pianeta della regione sublunare, dove tutto è mortale e caduco. Da lì su 
invito dell’Africano leva lo sguardo e passa a considerare lo spettacolo del templum entro cui è giunto 
e lo stesso Scipione ascolta la musica delle sfere e come Dante ne chiede ragione alla sua guida (Som-
nium Scipionis, particolarmente IV, 17-18): «Poiché guardavo la terra con più attenzione, l’Africano 
mi disse: “Posso sapere fino a quando la tua mente rimarrà fissa a terra? Non ti rendi conto a quali 
spazi celesti sei giunto? Eccoti sotto gli occhi tutto l’universo compaginato in nove orbite, anzi, in 
nove sfere. Una sola di esse è celeste, la più esterna, che abbraccia tutte le altre: è il dio sommo che 
racchiude e contiene in sé le restanti. In essa sono confitte le sempiterne orbite circolari delle stelle, 
cui sottostanno sette sfere che ruotano in direzione opposta, con moto contrario all’orbita del cielo. 
Di tali sfere una è occupata dal pianeta chiamato, sulla terra, Saturno. Quindi si trova quel fulgido 
astro – propizio e apportatore di salute per il genere umano – che è detto Giove. Poi, in quei bagliori 
rossastri che tanto fanno tremare la terra, c’è il pianeta che chiamate Marte. Sotto, quindi, il Sole 
occupa la regione all’incirca centrale: è guida, sovrano e regolatore degli altri astri, mente e misura 
dell’universo, di tale grandezza, che illumina e avvolge con la sua luce tutti gli altri corpi celesti. Lo 
seguono, come compagni di viaggio, ciascuno secondo il proprio corso, Venere e Mercurio, mentre 



336

Più in generale il rapporto musica-movimento e luce è ben noto nel mito 
di Er, nel Somnium Scipionis, fino a Dante, e cioè in tutti i contesti simbolici 
permeati di pitagorismo. Sulla scia dell’influsso delle dottrine pitagoriche molti 
anni dopo analoghi spunti possono derivarci dal più noto Paradiso dantesco, 
un universo di luce, musica e movimenti armoniosi. Luminosità e musicalità 
alludono altresì a sottostanti rapporti armonici basati su proporzioni numeriche. 
In particolare Par. 1, 73-84 rimanda al Somnium Scipionis, al Timeo, e al mito 
di Er, entrambi connotati dalla musica delle sfere. Qui vi è la similitudine della 
ruota che si volge attorno al proprio asse di rotazione, sintesi del moto in quiete: 
dopo aver percorso la prima parte del viaggio in linea retta Dante termina il 
proprio cammino muovendosi nel perfetto moto circolare tipico dei cieli, degli 
angeli, dei beati e dell’attività contemplativa. Cerchi, rote e sfere disegnano la 
perfezione del cosmo dantesco e, nel neoplatonismo, Dio è una sfera dalla di-
mensione infinita58.

nell’orbita più bassa ruota la Luna, infiammata dai raggi del Sole. Al di sotto, poi, non c’è ormai più 
nulla, se non mortale e caduco, eccetto le anime, assegnate per dono degli dèi al genere umano; al di 
sopra della Luna tutto è eterno. La sfera che è centrale e nona, ossia la Terra, non è infatti soggetta a 
movimento, rappresenta la zona più bassa e verso di essa sono attratti tutti i pesi, per una forza che 
è loro propria”. Dopo aver osservato questo spettacolo, non appena mi riebbi, esclamai: “Ma che 
suono è questo, così intenso e armonioso, che riempie le mie orecchie?”. “È il suono”, rispose, “che 
sull’accordo di intervalli regolari, eppure distinti da una razionale proporzione, risulta dalla spinta e 
dal movimento delle orbite stesse e, equilibrando i toni acuti con i gravi, crea accordi uniformemente 
variati; del resto, movimenti così grandiosi non potrebbero svolgersi in silenzio e la natura richiede 
che le due estremità risuonino, di toni gravi l’una, acuti l’altra. Ecco perché l’orbita stellare suprema, 
la cui rotazione è la più rapida, si muove con suono più acuto e concitato, mentre questa sfera lunare, 
la più bassa, emette un suono estremamente grave; la Terra infatti, nona, poiché resta immobile, 
rimane sempre fissa in un’unica sede, racchiudendo in sé il centro dell’universo. Le otto orbite, poi, 
all’interno delle quali due hanno la stessa velocità, producono sette suoni distinti da intervalli, il cui 
numero è, possiamo dire, il nodo di tutte le cose; imitandolo, gli uomini esperti di strumenti a corde 
e di canto si sono aperti la via per ritornare qui, come gli altri che, grazie all’eccellenza dei loro inge-
gni, durante la loro esistenza terrena hanno coltivato gli studi divini”».
58 Tale moto ha la caratteristica di essere un moto in quiete che ruota su se stesso, stando fermo, 
oppure girando “Intendendo” cioè coscientemente. In questo moto ogni pianeta sta ad un altro 
come una certa altezza sonora sta ad un’altra. Con l’armonia delle sfere i pianeti, o meglio le 
loro sfere, risuonano in autentici per quanto impercettibili suoni. Esiste una tradizione che lega il 
viaggio iniziatico e l’armonia delle sfere: basti pensare a quello di Er, Scipione, Enea, spesso nel 
quadro di uno stato di coscienza alterato (stato di morte apparente nel caso di Er, stato di sonno 
nel caso di Scipione), sorta di prerequisito per percepire la musica celeste; così Pitagora era in 
grado di udire la musica celeste e Dante, nell’ultimo canto del Paradiso, raggiunge lo stato di estasi 
per avvicinarsi al divino. In Dante la voragine infernale ha un suono disarmonico. Nell’Inferno 
il sole tace per lo stravolgimento dell’ordine e la mancanza di musica. In questa visione il livello 
della Gorgone potrebbe, se simboleggiasse gli inferi, esprimere un suono disarmonico rispetto alle 
armonie “celestiali” dei cerchi superiori (sirene e satiri). Tutto il Paradiso è pieno di danze, di luci 
e di anime, di canti e melodie che rinnovano il ritmo delle sfere celesti. I beati motori delle sfere 
celesti si spostano passando dai fabbri armoniosi di pitagorica memoria alle sirene del mito di Er 
fino alle schiere celesti della Commedia, intelligenze motrici che rileggono in chiave cristiana i 



337

La decorazione del lampadario potrebbe a tutti gli effetti essere la trasposi-
zione, su bronzo, di un cosmo simbolico raffigurato in tanti di quei libri sacri 
etruschi, non necessariamente solo Acherontici, che da epoca ellenistica inizia-
no a recepire, pur nell’ambito della rigida disciplina, elementi orfico-pitagorici 
ma anche di tradizione orientale, per esprimere, in forma etrusca, quell’armonia 
cosmica concepita da Pitagora59.

fabbri armoniosi. Vi è un perenne accordo armonioso che accompagna il volgersi del cielo, una 
sorta di polifonia vocale collegata al tema dell’armonia celeste. Luce, movimento e musica vanno 
ricondotti all’intendere divino. L’amore in Dante genera il movimento. Se i Pitagorici identificano 
la musica con l’ordine cosmico, i filosofi cristiani lo identificano con l’amore. Dante armonizza il 
tutto introducendo la concordia e la consonanza del creato, in un progressivo stare insieme, tendere 
insieme all’armonia e all’unità. Il desiderio d’amore viene placato in Dante dalla consapevolezza 
di essere parte dell’armonia universale, muovendosi a livello corporeo lungo la circonferenza delle 
rote celesti, partecipando direttamente all’eterna danza e diventando – Dante stesso – «circulata 
melodia» (cfr. C. Richelmi, Circulata melodia. L’armonia delle sfere nella Commedia di Dante 
Alighieri, 2013, http://users.unimi.it/gpiana/dm5/dm5dancr.htm). V. Fig. 13 per lo schema delle 
sfere celesti pitagoriche e Fig. 14 per i cieli di Dante.
59 Nei libri Acherontici sarebbe stato indicato come gli spiriti dei defunti, mediante riti e partico-
lari cerimonie, potevano ottenere l’immortalità divenendo Di Animales (Serv. Aen, 3, 168); tale 
teoria sarebbe stata messa a punto da Cornelio Labeone, che scrisse un trattato De dis animalibus 
attingendo alla disciplina etrusca; sebbene la tradizione riferisse tali libri a Tagete vi è forse l’in-
fluenza delle dottrine orfico-pitagoriche la cui diffusione in Etruria è ricordata dalle fonti (Iambl. 
Vit. Pit., 27, 127). Su Pitagora in Etruria e le fonti correlate cfr. in generale A. Cherici, Per una 
scienza etrusca, «Science and Technology for cultural heritage», 15 (1-2), 2006, Pisa-Roma, 2006, 
pp. 9-28, particolarmente p. 12 nota 3; A. Cherici, Per una scienza etrusca, 2: Templum, templi 
e rettangolo aureo, «Science and Technology for cultural heritage», 16 (1-2), 2007, Pisa-Roma, 
2007, pp. 9-29; per riflessi delle dottrine pitagoriche a Cortona P. Giulierini, Famiglie e proprietà 
a Cortona tra tardo ellenismo e romanizzazione, in «Accademia Etrusca di Cortona. Annuario», 
XXXII, 2006-2007, pp. 183-214, particolarmente p. 188, nota 21 con bibliografia e p. 189, note 29 
e 30 con bibliografia; sulla tradizione letteraria di Pitagora “etrusco” altri passi significativi sono 
Porfirio nella sua “vita di Pitagora”, 2; Aristarco in Diog. Laert., VIII, 1, secondo cui “Pitagora era 
un Tirreno”; Aristosseno (in Clemente Alessandrino, St. Tom., I, 622), secondo cui “Pitagora era 
etrusco”; Plutarco, (Quaest. Conviv., VIII, 7, e SUIDA s.v. Pytagora); sul concetto che l’architet-
tura era progettata sulla base dei rapporti armonici che regolano l’arte musicale, e che il numero 
16 era il numero perfetto per il pitagorico Vitruvio, per l’articolazione di un tempio a 8 colonne (la 
metà di 16), presentate sulla fronte di un tempio cfr. C.L. Joos-Gaufier, Pitagora e il suo influsso 
sul pensiero e sull’arte, Roma, 2008, p. 210 ss; su Pitagora e gli aspetti matematici cfr. M. Marin, 
Pitagora di Samo, il maestro dell’Occidente: anima e matematica (https://sites.google.com/site/
ateneaccademia/v-approfondimenti/07.Pitagora.pdf); Laura Ambrosini (Thymiateria etruschi in 
bronzo di età tardo classica, alto e medio ellenistica, Roma, p. 317) nota come «un riferimento 
a credenze di carattere orfico-pitagorico potrebbe forse essere colto nelle piccole figure umane 
collocate sul fusto degli incensieri, che richiamano le animulae vaganti nell’Ade in attesa della 
reincarnazione, secondo la dottrina di Pitagora, raffigurate accanto all’indovino Tiresia e Aga-
mennone nella tomba dell’Orco II a Tarquinia, volteggianti tra le canne, della metà del IV secolo 
a.C.». Altri riferimenti al numero 16 ed a contatti fra Platone, Pitagora, le discipline orientali e 
gli Etruschi, sono desumibili nel singolare ed affollato pantheon di Marziano Capella (I libro De 
nuptiis Mercurii et Philologiae): nella distribuzione degli dei in 16 gruppi si assiste al concorso di 
una componente etrusca, di una riflessione greca di matrice platonica, con un modello di cosmo 



338

A Cortona ci sono in effetti indizi di classi sacerdotali estremamente colte e 
depositarie dell’etrusca disciplina, quindi in grado di operare culti estremamen-
te complessi.

Sono queste cerchie o meglio membri della gens Musni, che dedicano il lam-
padario, e che potrebbero essere vicine a cerchie neopitagoriche di probabile 
origine magnogreca, eventualmente legate anche all’orfismo che un personag-
gio come Nigidio Figulo, sia pure più tardo e di diversa estrazione culturale, 
rappresenta perfettamente nelle inclinazioni e negli interessi60.

Tali cerchie commissioneranno ad un atéliers orvietano il lampadario di 
Cortona, sulla base di un disegno che rappresentava la concezione cosmologica 
della disciplina etrusca armonizzata alla cosmologia pitagorica, disegno proba-
bilmente tratto da un testo sacro.

Pertanto il sapiente capo bottega orvietano andrà inteso come formidabile 
esecutore materiale di un progetto iconografico e di uno strumento di culto 
concepito e progettato in ambienti culturali estremamente raffinati, quello delle 
cerchie sacerdotali cortonesi che tanto a lungo mantennero la propria fisiono-
mia religiosa, come attestano numerosi indizi archeologici ed epigrafici, e che 
tanto furono in contatto con le correnti religiose del Mediterraneo, specialmente 
quelle greche61.

ordinato su quattro sfere concentriche, da quello superiore dell’Etere a quello inferiore della terra 
(cfr. M. Cristofani, Gli Etruschi una nuova immagine, cit., p. 144). Similmente a proposito delle 
manubiae di Giove (Tinia) che può saettare e, in particolare, della seconda manubia che può sca-
gliare solo dopo la consultazione di un collegio divino, quello dei 12 Di Consentes (6 maschi, 6 
femmine che sorgono e tramontano insieme), si è notato l’apporto delle dottrine orientali, metten-
doli in relazione con i dodici segni dello zodiaco (Idem, p. 147). Lattanzio (in Stat., Theb., IV, 516) 
accosta la teoria sui cieli di Tagete a pensatori come Pitagora e Platone.
60 Cfr. N. D’Anna, Publio Nigidio Figulo, cit., con bibliografia.
61 Pitagora, come noto, nacque tradizionalmente nel 571 a.C. a Samo e morì a Metaponto nel 495 
a.C. Platone, che tanta dottrina pitagorica riprese, nacque ad Atene tra il 428 a.C. e il 427 a.C. e ivi 
morì nel 348-47 a.C. È noto come nel X libro della Repubblica di Platone si argomenti del concetto 
di anima e metempsicosi (l’opera fu compilata fra il 390 e il 360 a.C.). Nel Fedone (386-385 a.C.) si 
riscontrano altri elementi legati alla tradizione pitagorica e al viaggio siciliano di Platone nonché 
a contatti con la comunità di Archita di Taranto: nell’opera argomento centrale è l’immortalità 
dell’anima dimostrata con quattro argomentazioni. Elementi di questo livello avrebbero potuto 
costituire importanti trait d’union con il mondo delle caste sacerdotali etrusche cortonesi, peraltro 
molto “resistenti” se si pensa alla serie monetale con testa di aruspice e oggetti per il rito, ai tanti 
segni del rituale di delimitazione delle terre persistente fino al tardo ellenismo, alla scuola di scribi 
proposta da Heurgon, al rapporto tra la scrittura della tabula e il libro di Lino di Zagabria, com-
posto probabilmente in un’area tra Perugia e Cortona, al lituo rinvenuto in contesto imperiale da 
Ossaia (cfr. da ultimo M. Torelli, La trasformazione della società tra il IV e il II secolo a.C., pp. 
321-322; Sopravvivenza e diaspora dell’etruscità cortonese, pp. 360 ss; H. Fracchia, M. Gualtieri, 
La villa romana di Ossaia, pp. 384-432, particolarmente p. 423, scheda IX, 93, in Il Museo della 
Città etrusca e romana di Cortona, cit., con bibliografia); indizi del rapporto con cerchie culturali 
greche sono date anche dall’epigrafe sul coperchio di urnetta dove è menzionato un creice dei Cusu 



339

Sappiamo poi che una scuola pitagorica fu a Reggio, da dove si diffuse in 
Lazio ed Etruria. Tra i vari affiliati pitagorici magnogreci vi fu quel Licofrone, 
autore dell’Alexandra, che mostra di ben conoscere miti e saghe di Cortona (spe-
cialmente il mito di Ulisse-Nanas)62.

Forse la genesi dell’iconografia del lampadario va ricondotta all’incontro fra 
personaggi come lui e i sacerdoti di Cortona.

(secondo l’interpretazione di M. Torelli), la tradizione della tanella di Pitagora, il re virgiliano di 
Cortona Acrone, definito Graius: sul tema cfr. da ultimo P. Giulierini, Un tumulo etrusco, cit., p. 
268, nota 5. Interessante, solo a titolo di suggestione, che la parola atmic nella cosmologia teosofica 
rappresenti il più alto piano dell’esistenza e corrisponda al più elevato livello spirituale, ordine 
cosmico, noto anche come piano del Nirvana, comunque collegata, sotto il profilo della radice, al 
greco atomos. La traduzione proposta potrebbe essere “Il candelabro dei Musni dono per Tinia, 
ordine cosmico consacrato”.
62 Poeta alessandrino del III secolo a.C., adottato dallo storico Lico di Reggio, trasferitosi ad Ales-
sandria sotto Tolomeo Filadelfo, fu riordinatore dei commediografi nella biblioteca di Alessandria.



340

Fig. 1 - Frammento di lampadario in bronzo 
dalla località i Fucoli, Chianciano.

Fig. 2 - Lampadario in terracotta
dall’apogeo dei Volunni, Perugia.

Fig. 3 - Lampada in bronzo attribuita 
a Cortona, Museo Archeologico 
Nazionale di Firenze, inv. 689. Fig. 4 - Lampadario etrusco di Cortona.



341

Fig. 5 -Ricostruzione ideale
dello scudo di Achille.

Fig. 8 - Ricostruzione ideale
dello scudo di Enea.

Fig. 6 - Ricostruzione ideale
dello scudo di Achille.

Fig. 7 - Ricostruzione ideale
dello scudo di Achille.



342

Fig. 9 - Modelli di tornio.
Fig. 10 - Rappresentazione di tornio

da un pinax votivo corinzio.

Fig. 11 - Lampadario etrusco di Cortona.



343

Fig. 13 - Sfere di Pitagora. Fig. 14 - Cosmologia dantesca.

Fig. 12 - Ipotetiche ricostruzioni del fusaiolo di Ananke.



344

Fig. 15 - Disegno del lampadario etrusco di Cortona
con spiegazione delle rappresentazioni.

1

2

←

← 3←

4 ←

←5

←6

←7

←
8

←



345

descrizione significato DELLE 
rappresentazionI

1 16 beccucci con fiammelle Stelle fisse

2 16 protomi di Acheloo Regioni celesti con 16 fiumi celesti

3 8 sirene ad ali spiegate con le 
mani poggiate al petto

Simboli delle armonie delle 8 sfere 
celesti

4
8 satiri che alternativamente 
suonano il doppio aulòs e la 

syrinx

Simboli delle 8 sfere celesti o degli 
otto pianeti: Saturno, Giove, Marte, 
Sole, Venere, Mercurio, Luna, Terra

5 27 onde marine Mese sidereo di 27 giorni

6
8 delfini guizzanti posti 

immediatamente sotto gli 8 satiri, 
sopra ad onde marine

Oceano che separa la terra dal 
mondo dell’Al di là

7

12 animali ripartiti in gruppi di 
4 scene di caccia così composte: 
cinghiale assalito da pantera e 
leone; cavallo azzannato da un 
grifo e leone; toro attaccato da 

un grifo e da una pantera; cervo 
attaccato da una pantera e da un 

leone

Rappresentazione simbolica dei 12 
mesi dell’anno (o zodiaco) e delle 4 
stagioni

8 1 maschera di Gorgoneion Inferi




